
Jacques Fontaine

Vérité et fiction dans la chronologie de la VITA MARTINI

in: Studia Anselmiana, S. 189 - 236, Rom, 1961

Wahrheit und Fiktion in der Chronologie der VITA 
MARTINI

Mit  Google  übersetzt  von  Hans-Werner  Weisskircher,  Korrektur  gelesen  von  Hans-Georg 
Reuter.

Mit  der  Übersetzung  des  Begriffs  „Fiktion“  haben  wir  uns  schwergetan.  Im  Gegensatz  zur 
historisch nachprüfbaren Wahrheit hat Sulpicius Severus in die Verteidigungsschrift für seinen 
Helden  fiktive  romanhafte  Ausschmückungen  eingebaut.  Prof.  Jacques  Fontaine  gelingt  es, 
beides voneinander zu trennen und zu würdigen. Vielleicht ist es gut, sein Schlusswort zuerst zu  
lesen.

Zum  besseren  Verständnis  hat  Hans-Georg  Reuter  Erläuterungen  einzelner  Begriffe  sowie 
Übersetzungen von Buchtiteln  in  eckigen Klammern eingefügt,  z.B.  beim juristischen Begriff  
„Exemplum“, der in diesem Kontext mit „Beispiel“ nicht zutreffend übersetzt wäre.

Die Seitennummerierung entspricht der des französischen Originalaufsatzes.



189

WAHRHEIT UND FIKTION

IN DER CHRONOLOGIE DER VITA MARTINI

JACQUES FONTAINE

Sorbonne, Paris

Als 1574 die erste kommentierte Ausgabe der Vita Martini aus Plantins Druckerei 
in Antwerpen1 kam, standen die Leser wie auch der Herausgeber Victor 
Ghyselinck vor der Frage, die die Crux philologorum martinianorum [das Problem der 
Martin’schen Philologen] bleiben sollte: Wie lassen sich die offensichtlich 
widersprüchlichen chronologischen Daten der Vita miteinander in Einklang 
bringen? Wie wir wissen, wird das Problem noch komplizierter, wenn wir zu 
diesen Daten noch die Zeugnisse der Dialoge und die von Gregor von Tours in der 
Geschichte der Franken und im Buch der Wunder des Heiligen Martin hinzunehmen. 
Vier Jahrhunderte wissenschaftlicher Diskussionen haben dieses Problem 
keineswegs gelöst, und die Hauptvertreter der Martin-Studien sind noch immer 
gespalten. Indem wir die Positionen vereinfachen, deren Details äußerst komplex 
und vielfältig sind, können wir sie in zwei Haupttrends neu gruppieren. Die einen, 
wie Baronius, Le Nain de Tillemont, De Prato, Lecoy de la Marche und Babut, 
gehen von einer langen Chronologie aus und datieren Martins Geburt spätestens 
auf das Jahr 316–317 2. Die anderen

1 Es handelt sich außerdem um die erste Ausgabe, die auf einer vergleichenden Studie mehrerer Manuskripte 
basiert. Es gab drei und vielleicht vier frühere Ausgaben der Vita: Lezius in Basel im Jahr 1551, die Aldine-
Ausgabe, die 1501 oder 1502 in Venedig gedruckt und 1511 in Paris nachgedruckt wurde, und vielleicht eine 
Princeps-Ausgabe in Zwolle zwischen 1490 und 1495. Zu diesen frühen Ausgaben vgl. J. H. REINKENS, Martin von 
Tours, Der wunderthätige Mönch und Bischof in seinem Leben und Werk dargestellt, Breslau, 1866, S. 272. M. 
SCHANZ, Geschichte der römischen Literatur, Bd. 4.2, München, 1920, S. 480, berichtet über eine Ausgabe der 
Martin’schen Schriften von Sulpicius in B. MOMBRITIUS, Vitae sanctorum, Bd. 2, Mailand, 1480 (?).

2 Selbstverständlich erwähnen wir hier nur die wichtigsten Meilensteine. C. BARONIUS, Annales ecclesiastici 
[Kirchenannalen], Bd. 3, Rom, 1594, S. 613.-615; L. S. LE NAIN DE TILLEMONT, Mémoires pour servir à l‘histoire 
ecclésiastique des six premiers siècles [Memoiren im Dienste der Kirchengeschichte der ersten sechs 
Jahrhunderte], Bd. 10, Paris, 1705, S. 310 f (lässt Martin in den Jahren 316–317 geboren sein und datiert seine 
Dienstzeit auf die Jahre 331–336); Hieronymus DE PRATO, Sulpicii Seueri opera …, [Sulpicius’Severus, Werke …] 
Verona 1741, Bd 1, Dissertationes III und IV, S. 194–258 [Zusammenfassung der Schlussfolgerungen] S. 256–258: 
Martin wäre zwischen 310 und 314 geboren und im Jahr 400 gestorben); A. LECOY DE LA MARCHE, Saint Martin, 
2. Auflage, Tours, 1890, S. 615–622: Chronologische Erläuterungen zum Leben des Heiligen Martin; E.CH. BABUT, 
Saint Martin de Tours, Paris, o.D. (1912), einschließlich der Argumente gegen die seiner Meinung nach 
inkohärente Chronologie des Sulpicius Severus sind nicht unanfechtbar; E. GRIFFE, La Gaule chrétienne à l’époque 
romaine [Das christliche Gallien in der Römerzeit], Bd. 1, Paris, 1947, hält sich ohne Zögern an diese lange 
Chronologie.



190

folgen dem Beispiel von Ghyselinck, Pagi und Reinkens: Sie wählen eine kurze 
Chronologie, die Martins Geburt auf die Jahre 334–336 datiert und auf die sich Camille 
Jullian und Jacques Zeiller in neuerer Zeit berufen haben3. Jeder, der sich mit Martin-
Studien beschäftigt, wird sofort mit diesem Dilemma konfrontiert, und das nicht ohne eine 
gewisse Unruhe. Die Ratlosigkeit nimmt noch zu, wenn wir die unterschiedlichen 
Unsicherheiten der genannten Autoren betreffend die meisten Daten zu Martins Biografie 
betrachten. Sollten wir uns daher, unter Berücksichtigung der sehr nützlichen Sammlung 
von Texten von Sulpicius Severus und Gregor von Tours, die H. Delehaye 
zusammengestellt hat, mit einem endgültigen non liquet [Richtersprache: Die Sache ist noch 
nicht klar] abfinden? Und sollten wir uns mit seiner Schlussfolgerung zufriedengeben, dass 
die Texte von Sulpicius „Elemente von mindestens zwei nicht zu vereinbarenden 
chronologischen Systemen enthalten“4?

Aus dieser Problemlage möchten wir versuchen, uns zu befreien. Liegt die Schuld bei 
Ghyselinck? Es scheint, dass seit seiner Wahl der kurzen Chronologie die Probleme der 
Martin’schen Chronologie immer mit einem gewissen systematischen Geist angegangen 
wurden und ihre Position auf eine Art vereinfachter Alternative reduziert wurde,

3 V. GISELINUS (Ghyselinck),Beati Sulpicii Seueri archiepiscopi quondam Bituricensis quae exstant opera … [die 
erhaltenen Werke des seligen Sulpicius Severus, des ehemaligen Erzbischofs von Bourges …], Antwerpen, aus der 
Druckerei von Christopher Plantini ... 1574, S. 390-391; Ant. PAGI, Critica historico-chonologica in uniuersos 
annales ecclesiasticos Baronii [Historisch-chronologische Kritik der universalen kirchlichen Annalen des Baronius], 
Bd.1, 1705, S. 474: „Chronotaxis des Heiligen Martin, abgeleitet von Severus Sulpicius. – Gregorium ... [Er wurde 
durch legendäre Taten des hl. Martin getäuscht, und wo immer er mit Severus nicht übereinstimmte, sollte ihm 
überhaupt nicht zugehört werden]“; J. H. REINKENS a. a. O. (oben Fn. 1), S. 245-257: Beilage I, Ueber Geburtsjahr 
und Todesjahr des heil. Martinus; C. JULLIAN, Notes gallo-romaines, XLVII, La jeunesse de saint Martin, A propos 
d'un livre récent, [Die Jugend des heil. Martin, anlässlich einer Neuerscheinung] in REA, Bd. 12, 1910, S. 262-267 
(der sich selbst ausdrücklich auf Giselinus bezieht: S. 262, Fn. 1); J. ZEILLER, Les origines chrétiennes dans les 
Provinces danubiennes de l'Empire romain, [Die Anfänge des Christentums in den Donauprovinzen des römischen 
Reiches] Paris, 1918, S. 298, Fn. 1 (Er schließt sich Jullian an).

4 H. DELEHAYE, Saint Martin et Sulpice Sevère, in AB, Bd. 38, 1920, S. 22 und 33 (II, Die Chronologie, S. 19–33). 
Dieses gesamte Memorandum des bedeutenden Bollandisten, das eine scharfe Kritik von BABUTs Buch (zitiert 
oben, Anm. 2) darstellt, bleibt bis zum heutigen Tag der wesentliche Ausgangspunkt der Martin-Studien. Seine 
Bemühungen, die verlässlichsten Daten in den chronologischen Daten herauszufiltern, waren für uns im Rahmen 
dieser Studie eine äußerst nützliche Lektion in Sachen Methode. – Dieselben Bedenken und dieselbe „Präferenz“ 
finden wir in der letzten Stellungnahme von C. JULLIAN, Histoire de la Gaule, Bd. 7, 1920, S. 255, Fn. 3, der somit 
die Ansichten von Delehaye übernommen zu haben scheint: *Ich schwanke noch immer zwischen den beiden 
Systemen (d. h. Martin im Jahr 316 oder im Jahr 335 geboren sein zu lassen), verhehle jedoch nicht meine 
Präferenz für Letzteres, das davon abhält, den sehr ausführlichen Bericht von Sulpicius Severus zu opfern“.



191

oder sogar auf eine Option für Gregor und gegen Sulpicius oder umgekehrt. Durch eine 
Reaktion, die die irritierende Unentschlossenheit von Sulpicius Severus in vielen seiner 
chronologischen Angaben erklärt, ist der erste Dämon, der auf die Freunde des Heiligen 
Martin lauert, der der Vereinfachung um jeden Preis. Es besteht die Tendenz, unbequeme 
Daten abzuwerten und dreist in den Text einzugreifen, um Korrekturen und Vermutungen 
einzufügen, die die eigene These begünstigen, während man nicht versucht, Sulpicius’ 
Aussage abzuwerten, um Martin zu diskreditieren, wie Babut es unvorsichtigerweise 
versuchte.

Diese verschiedenen Tendenzen, die in den meisten Arbeiten, die sich mit dem Problem der 
Martins-Chronologie befassen, mehr oder weniger deutlich erkennbar sind, geben Anlass zu 
einigen vorläufigen Überlegungen zur Methode. Zunächst einmal ist es offensichtlich 
wichtig, allen Passagen einen vorrangigen Platz einzuräumen, die streng historischer Natur 
sind: jenen, in denen ein biografisches Detail ausdrücklich in Bezug zu einer genauen 
Tatsache der allgemeinen Geschichte gesetzt wird. Und zwar unabhängig davon, ob diese 
Passagen in den Werken von Sulpicius Severus oder in denen von Gregor von Tours zu 
finden sind. Zweitens müssen Mutmaßungen so weit wie möglich vermieden werden, und 
die Lesarten, die uns durch die Überlieferung der Handschriften sicher bezeugt sind, 
müssen mit größtem Skrupel respektiert werden: Die raffinierte Emendatio (Bereinigung) ist 
die zweite große Versuchung eines jeden, der sich diesen Problemen nähert. 5 Aus diesem 
Grund haben wir uns mit allen möglichen Garantien umgeben, was die Erstellung der 
Haupttexte der Vita betrifft. 6 Schließlich, ohne deswegen das einzigartige Bild zu 
übernehmen, das 

5  Dieser Drang nach Mutmaßungen scheint eine allzu verständliche Reaktion auf die Widersprüche gewesen zu 
sein,  die  man  in  Sulpicius’  Text  vermutete.  Bereits  BARONIUS  gab  in  seinen  Annalen  einem  seiner  der 
Martin’schen Chronologie gewidmeten Absätze den Titel „Seueri textus insigniter deprauatus“ [Severus’ Text ist 
beachtlich  pervertiert]  (S.  614d,  XVIII).  Die  Kühnheit  dieser  Vermutung  scheint  jedoch  insbesondere  bei  der 
zweiten der beiden von uns definierten Gruppen zu bestehen. Hat in diesem Fall nicht der Wunsch nach einer  
kohärenten historischen Synthese zu schnell den Respekt vor der Manuskripttradition überwogen?

6 Wir möchten an dieser Stelle unserem Kollegen und Freund, Professor B. M. Peebles von der Katholischen 
Universität von Amerika, danken, dass er in diesem Punkt freundlicherweise die Grundlagen der vorliegenden 
Arbeit überprüft hat, soweit es die Texte von Sulpicius Severus betrifft. Prof. Peebles hat nämlich gerade die 
umfangreiche Kollationsarbeit abgeschlossen, die es ihm ermöglichen wird, die Ausgabe der Werke von Sulpicius 
im Corpus Christianorum sowie die Editio minor der Vita Martini und der drei dazugehörigen Briefe, die von uns 
mit einer Einleitung, einer Übersetzung und einem Kommentar ausgestattet wurde, in der Sammlung Sources 
chrétiennes auf eine neue Grundlage zu stellen. Für Gregor von Tours haben wir den Text der MGH verwendet; für 
Severus der Text von Halm und die Angaben von B. M. Peebles.



192

Babut uns vom heiligen Martin gegeben hat, glauben wir mit ihm, dass die Martin-Biografie 
auch ein apologetisches Werk im etymologischen Sinne des Wortes ist: eine Verteidigung, 
gegen die gallo-römische und westliche Meinung, einer leidenschaftlich diskutierten Person. 
Als literarisches Werk, das zu einer bestimmten Zeit und für ein bestimmtes Publikum 
geschrieben wurde7, müssen alle Probleme, die es aufwirft, im Lichte der Absichten seines 
Autors im Jahr 396 untersucht werden. Es kann aber auch durch die speziellen 
Ausdrucksmittel erklärt werden, die biografischen Genres eigen sind, durch Schemata, die 
der damaligen Vorstellungswelt vertraut waren. Und die reine Chronologie der Fakten, die 
bei dieser Fragenstellung fremd erscheinen mag, entgeht den Vorkommnissen dieser 
doppelten Verbindung von Geschichte und Literatur weit weniger, als man zunächst denken 
würde.

***

Um vom Sicheren zum Unsicheren überzugehen, wollen wir, in der Absicht, so viele 
Beweise wie möglich zu „sichern“, zunächst unterscheiden, was wir der Einfachheit halber 
als „absolute Daten“ und als „relative Daten“ bezeichnen. 8 Als „relative Daten“ betrachten 
wir Altersangaben, die nicht direkt mit genauen Fakten der allgemeinen Geschichte 
verknüpft sind. Dies sind der Wunsch nach dem Katechumenat, den Martin im Alter von 10 
Jahren äußerte, sein „Verlangen nach der Wüste“ im Alter von 12 Jahren, seine Taufe im 
Alter von 18 Jahren und sein Ausscheiden aus dem Heer im Alter von 20 Jahren. 9 Die 
ersten drei Zahlen (sowie die seiner Aufnahme ins Heer im Alter von 15 Jahren) werden von 
Sulpicius ausdrücklich in Kardinalzahlen angegeben. Hingegen werden wir feststellen, dass 
sein Alter von 20 Jahren, als er die Armee verließ, vom Leser aus einer indirekten 
Präzisierung abgeleitet werden muss, die der großen Szene des Abschieds zwischen Martin 
und Julian vorausgeht: „Er

7 Wir möchten, um eine praktische Formel der Bibelkritik zu verwenden, sagen, dass diese Studie versucht, das 
chronologische Problem neu anzugehen, indem sie den „Sitz im Leben“ von Sulpicius literarischem Werk genauer 
untersucht.

8 H. Delehaye hat uns zu dieser Unterscheidung geführt. Als er versuchte, die Stichhaltigkeit der chronologischen 
Belege zu prüfen, stellte er vier „solide Daten“ den fünf „durch Addition erhaltenen Daten“ gegenüber (AB, Bd. 38, 
1920, S. 31). Allerdings fasste er den Unterschied zwischen diesen beiden Gruppen nur abstrakt als einen 
graduellen Unterschied in der Reihenfolge ihrer Glaubwürdigkeit auf. Wir werden tatsächlich sehen, dass es sich 
bei mehreren Daten der zweiten Gruppe tatsächlich um einen Unterschied in der Natur handelt, wobei die 
literarische Stilisierung und Symbolik die Sorge um historische Genauigkeit ersetzt. Darüber hinaus haben wir 
versucht, unser Unterscheidungskriterium genauer zu definieren.

9 SVLP. SEV., Mart. 2,3; 2,4; 2,6; 3.5.



193

leistete nach seiner Taufe den Militärdienst noch etwa zwei Jahre lang“. Wir werden diese 
vier „relativen Daten“ aus Martins Biografie vorübergehend in unserer Studie auf Seite legen 
, da die ersten drei nichts mit der großen Geschichte zu tun haben und das vierte nur 
indirekt damit zusammenhängt10.

Unter allen anderen Texten von Sulpicius oder Gregor, die den Rahmen für Martins 
Biografie bilden, sind die „absoluten Daten“ die genauesten, die die wichtigsten Stationen 
seines Episkopats kennzeichnen. Und zunächst das Datum und Alter seines Todes. Trotz 
Jullians Misstrauen gegenüber Gregor von Tours sind sich so kritische und unterschiedliche 
Köpfe wie Pagi, Babut und Delehaye über die Solidität dieser Daten praktisch einig11. 
Tatsächlich sind diese die beständigsten und genauesten, die wir haben. Die acht Texte 
Gregors, die sie ganz oder teilweise stützen, weisen tatsächlich keinen unüberbrückbaren 
Widerspruch auf. Martin starb im 81. Lebensjahr „unter dem Konsulat von Caesarius und 
Atticus“, also zwischen dem 1. Januar und dem 31. Dezember 397 12, nach einem Episkopat 
von 26 Jahren, 4 Monaten und 7 Tagen13.

10 Ihre ultimative Prüfung, unten S. 222 f, wird tatsächlich zeigen, dass sie ganz andere Probleme der literarischen 
Stilisierung aufwerfen als der Fall der „absoluten Daten“, 

11 J. H. REINKENS, a. a. O. (siehe oben, Fn. 1) S. 252, war zu Recht überrascht, zu sehen, dass PAGI, a. a O. (siehe 
oben, Fn. 3) Bd. 1, S. 541a, bestätigt, dass Gregor diese Daten nach dem Tod seines Vorgängers Martin „ex 
sinceris ecclesiae suae documentis“ (aus den seriösen Dokumenten seiner Kirche) erstellt habe, während derselbe 
Pagi Gregor gerade verdächtigt hatte, sich durch lügnerische Dokumente in die Irre führen habe lassen (ebd. S. 
474: oben zitierter Text Anm. 3). Diese beiläufige Hommage auf die Qualität der Traditionen, auf denen Gregors 
sehr präzise Aussagen basieren, ist umso bedeutsamer, da Pagi ansonsten Partei für Severus gegen Gregor 
ergreift. Aber noch entscheidender ist die Zustimmung von BABUT, a. a. O. (siehe oben, Fn. 2), S. 171, und sein 
Kritiker P. H. DELEHAVE (AB, ebd. S. 28): beide befürworten die Glaubwürdigkeit der Diptychen der Kirche von 
Tours, aus denen Gregors Präzisierungen sehr wahrscheinlich stammen.

12 Otto SEECK, Regesten der Kaiser und Päpste für die Jahre 311 bis 476 n. Chr., Vorarbeit zu einer Prosopographie 
der christlichen Kaiserzeit, Stuttgart, 1919, S. 291-292.

13 Nach der Berechnung von H. Delehaye, der diese Zahl aus der Wahrscheinlichkeit einer Wahl in Tours am 4. Juli 
370 wiederherstellt. GREG. TVR., Mart. 1,3 und Franc. 1,48, MGH, SRM, Bd. 1.1, S. 589,26 und 55,15 f., geben das 
gleiche Konsulardatum und fast das gleiche Alter („octogesimo anno“; „octogesimo et primo anno“); „achtzig 
Jahre“ und „achtzig Jahre und ein Jahr alt“) an. Ein geringfügiger Unterschied besteht in der Dauer des 
Episkopats, die im ersten Text auf 25 Jahre (+4 Monate und 10 Tage) festgelegt ist, im zweiten auf 26 Jahre (ohne 
Angabe von Monaten oder Tagen). Der Beitrag dieser beiden Texte wird von GREG. TVR., Franc 10.31 bestätigt, 
wo ebenfalls 81 Jahre und 26 Jahre Episkopat (+4 Monate und 17 Tage) angegeben sind. Zu dieser Diskrepanz in 
der Anzahl der Tage vgl. BABUT, a. a. O. (oben Fn. 2), S. 171, Fn. 1, und insbesondere H. DELEHAYE, AB, Bd 38, 
1920, S.28) sowie das Jahr seiner Thronbesteigung (8. Jahr des Valens und Valentinians = 371, was gut mit 
371+26 = 397 übereinstimmt). Dieses Datum 397 wird zweitens durch vier weitere Texte Gregors bestätigt: einer 
über sein Geburtsdatum (vgl. folgende Nr.), die drei anderen geben spätere Datierungen zu diesem Datum an 
(Mart. 1,6; 1,32; 2,1). Diese acht Texte finden Sie übersichtlich zusammengefasst in den Memoiren von H. 
DELEHAYE, ebd. S. 27-28.



194

Aus diesen Daten können wir genau schließen, dass er im Jahr 316–317 geboren wurde. 
Gregor von Tours datiert diese Geburt in einem anderen Text auf das dritte Regierungsjahr 
Konstantins, und es gibt keinen Hinweis darauf, dass diese Angabe als abstraktes Ergebnis 
einer einfachen Subtraktion betrachtet werden sollte. Konstantin wurde in York zum 
Augustus ernannt beim Tod seines Vater Constantius Chlorus am 25. Juli 306 14. Sein elftes 
Regierungsjahr fällt also zwischen den 25. Juli 316 und den 25. Juli 317. Gregor zufolge ist 
die Geburt von Martin wohl zwischen diese beiden Daten zu legen. Aus dem Datum seines 
Todes und der Dauer seines Episkopats lässt sich jedoch auch das Datum seiner 
Thronbesteigung von Tours im Jahr 370–371 ableiten: sehr wahrscheinlich der 4. Juli 370 15.

Eine weitere „absolute Tatsache“ ist von entscheidender Bedeutung, da sie nicht mehr im 
Werk Gregors von Tours, sondern in den Dialogen des Sulpicius Severus zu finden ist und 
dennoch genau in den chronologischen Rahmen passt, der sich aus den gregorianischen 
Daten ergibt. Auf dieser Seite wird Martin, der „schon über siebzig ist“, dargestellt

14 A. PIGANIOL, L’empereur Constantin, Paris, 1932, S. 42. Verweise auf Texte, die eine Datierung des Todes von 
Constantius Chlorus ermöglichen, im Kommentar von J. MOREAU zu seiner Ausgabe von LACT mort. persec. 24,8, 
Bd. 2 (= sources chrétiennes, 39), Paris, o.D. (1954), S. 341. Text von GREG. TVR., Franc. 1.36: „Im 11. Jahr seiner 
(Konstantins) Regierung wurde der hochselige Bischof Martinus geboren ...“ DELEHAYE, AB, Bd. 38, 1920, S. 29, 
nach JULLIAN, glaubt, dass Gregor diesen Hinweis aus dem Text von Sulpicius ableitete, in dem Martin während 
der Priscillianisten-Affäre in Trier als „Siebzigjähriger“ angegeben wird (vgl. unten. Fn. 16). Dies erscheint uns 
nicht evident; als Arbeitshypothese betrachten wir diese Daten hier als unabhängig und glaubwürdig.

15 Wie vorgeschlagen von H. DELEHAYE, ebd. S. 28. Trotz BABUTs Behauptung steht dieses Datum nicht im 
Widerspruch zum Text von SVLP: SEV., Dialog 2.5,5: „Ungefähr zu der Zeit, als ihm die Bischofswürde zuteilwurde, 
musste er aus dringender Veranlassung zu Hofe gehen. Valentinian regierte damals.“ Wir können nicht mit 
BABUT, a.a.O. S. 171, Fn. 2, schlussfolgern, dass „die Wahl des Heiligen ungefähr mit der Thronbesteigung 
Valentinians I. zusammenfiel.“„potiri rerum“ nicht mit „potiri rebus“ verwechseln. Die Konstruktion mit dem 
Genitiv impliziert lediglich, dass Valentinian damals „an der Macht“ war: Dieser Text besagt daher lediglich, dass 
Martins Amtsantritt zwischen 364 und 375 erfolgte. Dem Datum 370 steht daher nichts entgegen.



195

während eines seiner Aufenthalte in Trier, in der Priscillianisten-Affäre. Diese Szene, in der 
wir eine „Prinzessin“ (regina), die nur die Frau von Maximus sein kann, sehen, die den 
heiligen Mann mit ihren eigenen Händen bei Tisch bedient, kann nur in die Zeit seiner 
freundschaftlichen Beziehungen zu Maximus und dem Trierer Hof eingeordnet werden: also 
vor die Verurteilung und Hinrichtung Priscillians, die nicht vor Herbst 38616 stattfand. Die 
Verwendung der Ordinalzahl septuagenarius im Gegensatz zu den präziseren 
Kardinaladjektiven, die in den „relativen Daten“ der Vita verwendet werden (Formel „cum 
esset X annorum“), lässt genügend Spielraum, so dass die Übereinstimmung mit den 
soeben angegebenen Angaben keine Schwierigkeiten bereitet.

Es gibt nur einen einzigen Misston in all diesen übereinstimmenden Daten der 
„bischöflichen“ Biografie Martins. Eine Passage aus dem zweiten Dialog von Sulpicius 
besagt nämlich, dass Martin, nachdem er den Fehler gemacht hatte, in Trier mit den 
Ithakern communiziert zu haben, und zwar mit dem neuen Bischof Felix von Trier,17 noch 16 
Jahre gelebt hätte. Felix war nach dem Tod Priscillians zum Bischof geweiht worden; 
Martins „Vergehen“ kann daher nicht vor den Herbst 386 datiert werden; wahrscheinlicher 
ist, dass es im Laufe des 

16 SVLP. SEV., Dialog 2,7,4: „Martino semel tantum in uita, iam septuagenario, regina seruiuit et ministrauit 
edenti…“ [Nur einmal im Leben, er war schon ein Siebzigjähriger, servierte die Königin und bediente ihn beim 
Essen]. Die Solidität dieser Gegebenheit ist von DELEHAYE (ebd. S. 25) gut erkannt worden: Er betont, dass die 
Episode von Trier „mit Ereignissen verknüpft ist, über die Sulpicius Severus besonders gut informiert war.“ Dies 
geschah zweifellos vor der letzten und so dramatischen Reise Martins an den Hof des Maximus nach der 
Hinrichtung Priscillians (vgl. Dialog 3,11). Priscillian wurde im Herbst 386 hingerichtet, wie J. R. PALANQUE, Saint 
Ambroise et l'Empire romain [Der hl. Ambrosius und das römische Reich], Paris, 1933, S. 516-518, gezeigt hat, 
und A. D'ALÈS, Priscillien et L’Espagne chrétienne à la fin du IVème siècle, [Priszillian und das christliche Spanien 
am Ende des 4. Jahrhunderts,] Paris, 1936, S. 167-173. Der letzte Kommentator des Lebens von Priscillian, M. 
RAMOS Y LOSCERTALES, Prisciliano, Gesta rerum [Priszillian, Ereignisse], Salamanca, 1952, S. 99, folgt Palanque, 
beschränkt sich jedoch darauf, das Faktum zwischen den Termini von 385 und 386 zu verorten, ohne zu 
versuchen, genauer Partei zu ergreifen. Das Interessean dieser Datierung der Hinrichtung auf den Herbst 386 
besteht darin, den offensichtlichen Widerspruch zur Szene des kaiserlichen Banketts (berichtet von SVLP. SEV., 
Mart. 20) zu beseitigen: Martin hätte daran in Gesellschaft des „Konsuls Evodius“ teilgenommen, der für das 
folgende Jahr mit dem Konsulat betraut war, vor der Hinrichtung Priscillians, also Anfang 386. Nichts spricht 
tatsächlich dagegen, dass die Szene während Martins erster Reise stattfand, vor der Hinrichtung Priscillians, also 
Anfang 386, oder sogar im Jahr 385, als Evodius bereits „designierter Konsul“ war.

17 SVLP. SEV., Dialog 2,3,13: „Von Zeit zu Zeit gestand er uns unter Tränen, dass er wegen jener verderblichen 
communio (Eucharistiegemeinschaft) … eine Verringerung der Wunderkraft fühle. Danach lebte er sechzehn 
Jahre, nahm an keiner Synode teil und zog sich von allen Bischofsversammlungen zurück. Aber klar, wie wir 
erfahren haben...“



196

Winters 386-387 geschah. Es fällt schwer anzunehmen, dass Sulpicius Severus, der laut 
seiner Chronik so genau über die Einzelheiten der Priscillian-Affäre informiert war, hier für 
einenFehler der Chronologie von sechsJahren verantwortlich war (tatsächlich müsste man 
zwischen dem „Fehler“ und dem Tod zehn Jahre erwarten)18Wenn wir die Überlieferung des 
Wortes „sedecim“ in den „mss“ betrachten, bemerken wir zum einen die merkwürdige Lesart 
„sedicem“, die insbesondere für den Veronensis charakteristisch ist, und zum anderen die 
grafische Nähe der Lesart „sedecim“ - nach dem mit „s“ endenden „uirtutis“ -sowie mögliche 
Vermutungen „sed decem“ oder „undecim“, je nachdem, ob wir annehmen, dass Martin 10 
oder 11 Jahre nach der Wahl von Felix starb. Es ist daher möglich, dass Sulpicius’ Text hier 
leicht verändert wurde 19. Selbst wenn wir uns aus methodischen Gründen weigern, diese 
Schwierigkeit zu lösen, bleibt es doch so, dass die abweichende Gegebenheit der Lesart

18 Wenn der jüngste Historiker des Priszillianismus (M. RAMUS: a.a.O, Fn. 16 oben) versucht ist, den bisher 
anerkannten Wert der Chronik unter den Quellen zur Geschichte des Priszillianismus in Frage zu stellen, sollte 
klargestellt werden, dass sich seine Kritik vor allem auf das Wissen von Sulpicius Severus über die in Spanien 
stattgefundenen Ereignisse bezieht. Wir können ihn daher nicht in gleichem Maße für die Ereignisse 
verantwortlich machen, die sich in Gallien zugetragen haben, und insbesondere nicht für jene, die speziell Martin 
betreffen. Zum Wert der Chronik im Urteil moderner Historiker, sowohl auf dem Gebiet der jüdischen Geschichte 
als auch in Fragen der zeitgenössischen Ereignisse des Sulpicius, vgl. die sehr positiven Schlussfolgerungen von J. 
BERMAYS, Über die Chronik des Sulpicius, ein Beitrag zur Geschichte der classischen und der biblischen Studien, in 
seinen Gesammelten Abhandlungen, herausgegeben von H. USENER, Bd.2, 1885, S. 81-200, passim, sein Urteil 
bestätigt durch H. GELZER, Sextus Julius Africanus und die byzantinische Chronographie, Bd. 2.1, Leipzig, 1885, S. 
107-108.

19 Die Korrektur „sed decem“ wurde bereits von LECOY DE LA MARCHE, a.a.O. (oben Nr.2) S. 620 vorgeschlagen, 
aber er konnte in einer Kopie mit schlecht getrennten Wörtern keinen möglichen Einfluss des End-s von „uirtutis“ 
auf das folgende Wort (Text oben Fn. 17) beobachten. Wenn wir eine Kleinschreibung des Anfangsvokals von 
undecim durch ein u tildè in einem Archetyp in Minuscel annehmen und die mögliche Konfusion dieses u selbst 
mit einem e verwechseln, könnten wir eine Kette virtutisùdecim  >uirtutissudecim  >virtutis sedecim vermuten. Die 
Lesart von V (isoliert; aber ms. die älteste) könnte auch zur Annahme einer grafischen Filiation sed decem > 
sedecem > sedicem et sedecim führen. Die Schwierigkeit dieser Vermutung liegt jedoch im unmittelbar 
nachfolgenden Kontext, da der folgende Satz genau mit einem „sed“ beginnt (Text oben Fn. 17). Von da an 
scheint es, wenn wir an dieser zweiten Hypothese festhalten, eher eine bloße Vermutung zu sein, nämlich eine 
ursprüngliche Lesart uirtutis decem mit der unguten Lesart uirtuti sdecem und eine spätere Weiterentwicklung 
uirtuti(s) sederem usw. Bei beiden Hypothesen und abgesehen von der Möglichkeit rein grafischer 
Verwechslungen muss man die Instabilität des Vokalismus in der e/i-Reihe im merowingischen und 
vorkarolingischen Zeitalter berücksichtigen: vgl. die Untersuchung des Problems durch Max BONNET in seiner 
Dissertation über Le latin de Grégoire de Tours, und, in unseren Daten, den Vokalismus der sedicem-Lesart.



197

sedecim völlig isoliert erscheint von dem kohärenten Ganzen, das wir gerade beobachtet 
haben. Und dies einschließlich der Lesart septuagenario, die Sulpicius in demselben Werk 
vermittelt, würde genau zu einer Lesart passen, die hier auf 10 oder 11 Jahre, also diese 
letzte Phase in Martins Leben, festgelegt wird.

All diesen Daten ist abschließend noch eine letzte hinzuzufügen, mit der wir uns auf ein 
noch schwierigeres Terrain begeben: nämlich das der Entlassung, die es Martin 
ermöglichte, die Armee zu verlassen, um unter der Anleitung von Hilarius den 
Anforderungen seiner spirituellen Berufung nachzukommen. Versuchen wir vorläufig, alle 
Exegesen zu ignorieren, die sich zu diesem vierten Kapitel der Vita angesammelt haben. 
Die „absolute Gegebenheit“ des Textes ist folgende: Martin bittet Caesar Julian um seinen 
Abschied und erhält ihn, als dieser, um den Einfall der Barbaren in Gallien abzuwehren, die 
römischen Truppen auf dem Gebiet der Stadt der Vangionen konzentriert: das heißt in der 
Region des Mittelrheins, um das heutige Worms herum 20. Die Schwierigkeit besteht darin, 
in dieser literarischen sehr aufwendigen Szene, die Spuren dieses subtilen Mittelwegs 
zwischen historischer Wahrheit und reiner Legende zu finden, dem der Autor im gesamten 
Werk zu folgen bevorzugt 21. Aber halten wir uns zunächst an die historischen und 
geographischen Gegebenheiten der Szene, dann können wir in diesem Kapitel die 
„absoluten Daten“ präzisieren: Martin beantragte und erhielt seinen Abschied zu Beginn von 
Julians Feldzug in Gallien, also in den ersten Monaten des Jahres 356 22.

20 Die Tatsache, dass die „petitio missionis“ [Bitte um Entlassung] Julian im Verlauf eines feierlichen „donativum“ 
vorgelegt wird, dass darauf der pathetische Dialog folgt, den wir bei Sulpicius lesen, der Zorn Julians, die 
Verhaftung Martins, das Wunder der Kapitulation der Barbaren: all dies erscheint zweitrangig, äußerlich und in 
gewisser Weise sogar hinter den „absoluten Gegebenheiten“. All dies könnte durchaus Teil einer literarischen 
Stilisierung sein, die direkt mit den Geschichten der „literarischen Passionen“ verbunden ist: vgl. weiter unten, 
Fn. 82.

21 Wir können hier nur die Daten dieses literarischen Problems skizzieren, die Gegenstand einer anderen Studie 
sein werden. Es taucht hier lediglich im Hintergrund auf, was - übrigens unverzichtbar - für das hier zu 
behandelnde Chronologieproblem ist.

22 Erinnern wir uns an den wesentlichen historischen Kontext: Julian, der von Constans hastig zum Cäsar erhoben 
und mit seiner Tochter Helena verheiratet worden war, war gerade mit der Aufgabe betraut worden, der 
germanischen Invasion entgegenzutreten und die Situation der römischen Streitkräfte in Gallien 
wiederherzustellen. Zu diesen Tatsachen: C. JULLIAN, Histoire de la Gaule [Geschichte Galliens], Bd. 7, Paris, 1920, 
S. 182 ff; und A. PIGANIOL,L’Empire chrétien [Das christliche Reich], in l’Histoire romaine der Sammlung. Glotz, 
Bd. 4.2, Paris, 1947, S. 94 und 119 ff. Was die Konzentration von Julians Truppen um Worms im Jahr 356 betrifft, 
so wurde die historische Plausibilität dieser Gegebenheiten von JULLIAN, Notes gallo-romaines [Gallo-römische 
Notizen], XLVII, in REA, Bd. 12, 1910, S. 263–265 eingehend untersucht.



198

Allerdings scheinen diese Rohdaten, wenn wir sie mit den „relativen - und indirekten - 
Daten“ vergleichen, wonach Martin damals das Alter von 20 Jahren erreicht hätte 23, dem 
chronologischen Rahmen der zuvor erwähnten Texte zu widersprechen. Wenn Martin im 
Jahr 316 geboren und 356 entlassen wurde, müsste er die Armee im Alter von 40 Jahren 
verlassen haben. Diese erhebliche Diskrepanz zwischen einer absoluten und einer relativen 
Tatsache müssen wir nun zu erklären versuchen, nachdem wir gezeigt haben, dass das 
Alter von 40 Jahren im Jahr 356 nicht im Widerspruch zu dem steht, was uns die 
vorhergehenden Kapitel der Vita über Martins militärische Karriere lehren.

***

Diese Karriere hätte sich, wenn wir nach der Logik der „absoluten Daten“ schlussfolgern, in 
den 15 bis 40 Jahre seines Lebens zugetragen, sie hätte demnach 25 Jahre gedauert, von 
331 bis 356. Diese vorläufige Schlussfolgerung muss mit den Ausführungen von Sulpicius 
verglichen werden, die es uns ermöglichen, die verschiedenen Phasen dieses Dienstes mit 
einiger Genauigkeit zu rekonstruieren.

„Weil die Fürsten jedoch beschlossen hatten, dass die Söhne von Veteranen eingezogen 
werden sollten, wurde Martin von seinem Vater angezeigt, der auf sein hervorragendes 
Verhalten eifersüchtig war; mit fünfzehn wurde er in Ketten gelegt und musste einen 
militärischen Eid leisten“ 24. Indem Sulpicius auf so dramatische Weise die Einberufung 
eines sehr jungen Heranwachsenden schildert, liefert er uns in Wahrheit keine „absolute 
Gegebenheit“. Die erste Lektüre löst in uns zunächst den unangenehmen Eindruck einer 
Stilisierung aus. Und doch gibt es keines dieser Details, das sich nicht als vollkommen 
plausibel erweist, sowohl im allgemeinen Rahmen der Militärgeschichte des vierten 
Jahrhunderts als auch im besonderen Rahmen der militärischen Situation des Reiches im 
Jahr 331. Die Vererbung des Soldatenberufs geht vielleicht bis auf die römische Armee der 
Severer zurück, wurde jedoch ab der militärischen Reorganisation des Diocletian streng 
geregelt.

23 Dies impliziert, bei Sulpicius Severus, der Kontext vor der Szene von Worms, Mart. 3,5: „Als er achtzehn Jahre alt 
war, wartete er fast zwei Jahre lang auf seine Taufe (...), nachdem er getauft worden war, diente er im Militär, 
allerdings nur dem Namen nach“.

24 SVLP. SEV., Mart. 2,5: „Als aber die Könige verfügten, dass die Söhne von Veteranen zum Militär eingezogen 
werden sollten, wurde er von seinem Vater gemeldet, der ihn um sein segensreiches Tun beneidete; als er 
fünfzehn Jahre alt war, wurde er gefangen genommen und durch die militärischen Eide gefesselt.“



199

Dieser rechtliche Zwang führte sogar zu grassierender Gehorsamsverweigerung unter den 
Söhnen der Veteranen, die versuchten, sich zu entziehen, indem sie flohen, sich 
versteckten oder sich sogar selbst verstümmelten 25. Sulpicius’ Text legt nahe, dass die 
dramatische Eingliederung des jungen Martin durchaus die Folge eines Versuchs dieser Art 
gewesen sein könnte. „Prodente patre“ (meldete ihn der Vater den Behörden] lässt sogar 
den Schluss zu, er hätte sich für die zweite Methode entschieden.

Können wir Sulpicius’ Anspielung auf ein „Edikt der Fürsten“ klären? Laut Babut würde der 
Plural „regibus“ bedeuten, dass die Einberufung des jungen Jugendlichen erst nach der 
Teilung des Reiches unter den Söhnen Konstantins, nach dessen Tod im Jahr 337 und vor 
dem Tod des Constantius im Jahr 350 26 erfolgt sein könnte. Das Edikt von 326 über die 
Einberufung der Söhne von Veteranen, auf das der Text anspielen könnte, ist zweifellos von 
„Kaiser Konstantin Augustus an Severus“ gerichtet, wird jedoch auf das siebte Konsulat von 
Konstantin Augustus und das erste von Constantius Caesar datiert. In dem Begriff "reges", 
den Severus hier verwendet, könnte man daher entweder eine Anspielung auf die Art der 
kollegialen Leitung sehen, die von der Tetrarchie eingeführt wurde, und auf die gemeinsame 
Verwaltung des Reiches durch Augustus und die Cäsaren, oder einen Hinweis auf die 
Autorität der beiden amtierenden Konsuln, die genau im Jahr 326 Augustus und sein Sohn 
Cäsar Constantius2 7 waren. Nach diesem Edikt von 326 „mussten die Söhne der Veteranen, 
wenn das Plakat zur Einberufung in allen Städten ausgehängt wird,

25 Allgemeine Darstellung der gesetzlichen Bestimmungen, Verweise auf die wesentlichen Texte hierzu und zur 
Ahndung der Gehorsamsverweigerung, in LIEBENAM, s.u. Dilectus, in RE von PW, Bd. 5.1, 1903, c. 630 und 636; 
vor allem aber R. GROSSE, Römische Militärgeschichte von Gallienus bis zum Beginn der byzantinischen 
Themenverfassung, Berlin 1920, S. 204, 20: „Veteranorum filii“; siehe auch E. SANDER, Praebitio, protostasia, 
Erbzwang, ein Beitrag zur Heeresaufbringung des IV. und V. Jahrhundert, in Hermes, Bd. 75, 1940, S. 192–205, 
und G. GIGLI, Forme di reclutamento militare durante il basso imperio, in Rendiconti della classe di scienze morali, 
storiche e filologiche, Accademia Nazionale die Lincei, serie ottava, Bd. 2, 1947, S. 268 ff, die den Ausführungen 
der vorhergehenden Autoren nicht viel hinzufügen, zumindest nicht zu dem exakten Punkt, der uns interessiert.

26 E. Ch. BABUT, Saint Martin de Tours, S. 169, Fn. 3.

27 Von den drei von Konstantin im Jahr 317 eingesetzten Cäsaren wurden Licinius II. im Jahr 323 und Crispus im 
Jahr 326 abgesetzt und hingerichtet. Constans hingegen war erst ab 333 mit dem Reich verbunden, Constantius 
II. hingegen schon seit 323. Neben Konstantin Augustus regierten daher in den Jahren 331 und 332 zwei Cäsaren: 
Konstantin II. (seit 317) und Constans II. (seit 323). Mit „Reges“ können sich daher entweder diese drei Kaiser oder 
der erste und der dritte bezeichnen, die sich das Konsulat von 331 teilen. Mit „Reges“ bezeichnet OROS., 7,26,6 
die Tetrarchie folgendermaßen: „multorum simul regum patiens consortium“ [sie litt zugleich unter der 
Mitregentschaft vieler Könige].



200

mit Gewalt gezwungen werden, die Funktion eines Dekurionen zu übernehmen oder dem 
Staat zu dienen“28. Das Edikt muss auf viel passiven Widerstand gestoßen sein, denn einige 
Jahre später – ein Jahr nach Martins Einziehung, wenn wir die Hypothese von 331 und die 
in den Manuskripten des Theodosianum überlieferte Datierung dieses Edikts akzeptieren –
richtet der Kaiser an den Prätorianerpräfekten ein Edikt zum gleichen Thema: „Wir haben 
schon seit langem vorgeschrieben, dass die Söhne von Veteranen, die nach 16 Jahren den 
öffentlichen Dienst nicht mehr auf sich nehmen können oder sich als waffenuntauglich 
erweisen, den Kurien zugeteilt werden29.“ Die Unklarheiten in diesem Text legen die 
Vermutung nahe, dass zwischen den beiden Edikten (das heißt in der Zeit, in der Martin 
eingezogen wurde, unabhängig vom Datum dieses zweiten Edikts) eine oder mehrere 
Verfassungen das Wehrpflichtalter bereits früher festgelegt haben könnten als das Edikt von 
326 30.

Das in Sulpicius’ Text angedeutete Problem des 15. Lebensjahres wird dadurch jedoch nicht 
gelöst: Das nächstliegende gesetzliche Alter, das in den im Theodosianum überlieferten 
Reichsverfassungen bezeugt ist, liegt nämlich nicht unter 16 Jahren.

28 COD. Theod. 7,22,2, Bd. 2, S. 356 MOMMSEN 19542 (= Bd. 2, S. 451 GODEFROID): „Veteranorum filios ... 
programmate per omnes ciuitates proposito, ad alterutrum conpelli iubemus, ut aut decurionatus muneribus 
obtemperent aut militent“ (Wir befehlen, dass die Söhne der Veteranen, nachdem das Mobilisierungsplakat in 
allen Städten veröffentlicht ist, zu beiden Diensten verpflichtet werden, entweder sich zu den Aufgaben der Kurien 
zu verpflichten oder den Militärdienst zu leisten). Es ist zulässig, hier über die Bedeutung des Verbs „militare“ zu 
stolpern, da es, ebenso wie das Wort „militia“, im 4. Jahrhundert manchmal die beiden Formen des 
Staatsdienstes bezeichnet, nämlich den öffentlichen Dienst und die Miliz (vgl. unten Anm. 64). Der hier 
vorliegende Kontext erlaubt es uns jedoch nicht, ihm diese umfassende Bedeutung beizumessen: Bei dem 
„programma“ handelt es sich tatsächlich um ein Mobilisierungsplakat.

29 COD. Theod. 7, 22, 4, S. 357 MOMMSEN (= S. 453 GODEFROID): „Vor langer Zeit haben wir beschlossen, dass 
die Söhne von Veteranen, die nach sechzehn Jahren nicht in der Lage sind, den Militärdienst zu leisten, oder die 
nicht waffenfähig sind, in den Gerichten angestellt werden sollen.“

30 Mommsen fragte sich, ob das Datum dieses zweiten Edikts nicht herabgesetzt werden sollte, ohne sich jedoch 
mit Sicherheit zugunsten von 343 entscheiden zu können (was er in seiner Ausgabe in Klammern und mit einem 
Fragezeichen vorgeschlagen hat). Dies würde im Übrigen die Unklarheit der ursprünglichen Formel nicht 
beseitigen: Der Verweis auf ein früheres Edikt kann sich nämlich nicht auf das Edikt von 326 beziehen, da dieses 
das Mindestalter für die Wehrpflicht auf 20 bis 25 Jahre festlegte; es könne sich auch nicht weiter um das Edikt 
vom 8. August 331 über den Eintritt in die städtischen Kurien handeln, da dieses das Mindestalter für den Eintritt 
auf das 18. Lebensjahr festlegte. Aus diesem Grund vermutete Godefroid die Existenz mindestens eines 
verlorenen Zwischenedikts. All diese Beobachtungen lassen die Schlussfolgerungen derjenigen anzweifeln, die 
Martin im Alter von 15 Jahren im Jahr 351 (Jullian), von 16 Jahren im Jahr 332 (Baronius) oder von 17 Jahren 
zwischen 332 und 346 (Babut) einordnen wollen, um nur einige charakteristische Beispiele zu nennen.



201

Aber die willkürliche Verschiedenheit der durch die verschiedenen Erlasse jeweils 
festgelegten Altersangaben vermittelt uns nicht den Eindruck einer unveränderlichen 
Konstanz der kaiserlichen Gesetzgebung in diesem Punkt. Tatsächlich scheint es so, als 
habe die Kanzlei in dieser Angelegenheit keine wirklich feste Doktrin gehabt, sondern sich 
eher empirisch an die Erfordernisse des Augenblicks angepasst hat. Andererseits seit dem 
zweiten Jahrhundert, soll Kaiser Hadrian - glaubt man Spartien, der unter Diokletian schrieb 
und dort möglicherweise einen Brauch seiner Zeit übernahm - seinen Dienst im Alter von 15 
Jahren angetreten haben; und die lateinischen Inschriften, die uns die Karrieren bestimmter 
Soldaten der kaiserlichen Armee überliefert haben, liefern uns weitere Beispiele für eine 
Inkorporation in diesem Alter 31. Es erscheint daher sehr unklug, diesen Hinweis von 
Severus durch eine Textkorrektur beseitigen zu wollen. Nichts, in der Tradition ms. sowie 
das, was wir noch heute von den Gebräuchen des 4. Jahrhunderts in dieser Angelegenheit 
erkennen können, erlaubt es uns, ihre Plausibilität in Frage zu stellen.

Darüber hinaus ist es nicht einmal sicher, dass uns die gesetzlichen Bestimmungen allein 
Aufschluss über die Echtheit dieser Inkorporation im Alter von 15 Jahren geben können. 
Denn selbst wenn man davon ausgeht, dass im Jahr 331 eine Aushebung im Alter von 16 
Jahren angeordnet worden war, gibt es keine Garantie dafür, dass Martins Vater, dieser alte 
heidnische Offizier, der sich später hartnäckig weigerte, von seinem Sohn getauft zu 
werden, nicht unter Zeitdruck stand, sein Kind, das für seinen Geschmack zu früh und zu 
stark vom Christentum angezogen wurde, darin verwickelt (implicatus) zu sehen. In dieser 
Zeit ohne Personenstandsregister konnte er seinen Sohn als „möglichen Wehrpflichtigen“ 
ausgeben, während Martin noch nicht das gesetzlich vorgegebene Alter hatte, sondern erst 
in seinem sechzehnten Jahr war. In diesem Fall würde die Mehrdeutigkeit der 
Indizienaussage von cum, die in Sulpicius’ Text das Alter von 15 Jahren angibt, in einem 
neuen Licht erscheinen. In seinem streng formalen Aspekt könnte ihm eine leichte Nuance 
absichtlicher Opposition beigemessen werden, die mit dem „apologetischen“ Aspekt der 
gesamten Passage in dem Sinne übereinstimmen würde, wie wir ihn bereits in definiert 
haben 32; man muss es verstehen: „als er (noch) erst 15 Jahre alt war“. Die Gewohnheit des 
Lateinischen, solche Nuancen von Einschränkung oft implizit zu lassen,

31 Bezugnahme auf Spartien und vorsichtige Überlegungen zur Variabilität des damaligen Einberufungsalters und 
der Anwerbungsmaßnahmen, in: R. GROSSE, a. a. O. (oben Fn. 25), S. 205; Wir werden den Hinweis auf eine 
Einberufung nach 15 Jahren in die CIL-Registrierung aufnehmen, Bd. 13, 6886, berichtet von KROMAYER VEITH, 
Heerwesen und Kriegsführung der Griechen und Römer, München, 1928, S. 487, in der auch eine Einberufung im 
Alter von 14 Jahren (CIL, Bd.3,3538) und drei weitere im Alter von 16 Jahren vermeldet wurden

32 oben S. 192 s.p.



202

würde dieser Interpretation nicht widersprechen. Diese Hypothese erscheint umso 
attraktiver, als die Rekrutierungsoffiziere der römischen Armee in diesen Zeiten 
grassierender Gehorsamsverweigerung und der chronischen Krise des Personalbestandes 
wohl nicht allzu genau auf das Alter der Rekruten bei der Musterung geachtet haben. Wir 
haben keine offiziellen Zeugenaussagen über derartige Übergriffe seitens der 
Armeeanwerber. Doch verfügen wir über ein wertvolles Zeugnis – das genau auf den 
Sommer 331 datiert ist – über parallele Missbräuche bei der Rekrutierung von Dekurionen: 
nämlich die Anwerbung von Dekurionen als zweitem „Beruf“, den die Söhne von Beamten 
und Soldaten neben dem Waffen- und Staatsdienst wählen konnten. Eine Verfassung weist 
tatsächlich auf viel schwerwiegendere Tatsachen hin: „Einige Kurialen in verschiedenen 
Städten forderten, die Funktionen der Kurie missbräuchlich auf minderjährige Untertanen 
aufzuteilen, über die die Vormundschaft des Staates wachen müsse, und zwar in einem 
solchen Ausmaß, dass Kinder im Alter von 7 und 8 Jahren ernannt wurden...“33. Der 
Missbrauch, dem Martin möglicherweise von Seiten der Anwerber mit Zustimmung der 
väterlichen Autorität ausgesetzt war - nämlich der eines ehemaligen Tribuns, dem diese 
Militärs nichts abzuschlagen hatten -, wäre, wie man zugeben wird, unendlich weniger 
schwerwiegend gewesen34. In jedem Fall werfen die drei von uns erwähnten 
Reichsverfassungen mehr Licht auf die Szene von Martins Einberufung.

Schließlich vermag auch die Militärgeschichte der Herrschaft Konstantins in den Jahren 
331–332 ihre äußerliche Plausibilität zu bestätigen. Der Anonymus von Valois berichtet in 
der Tat, dass die Sarmaten zu diesem Zeitpunkt selbst von den Goten angegriffen wurden 
und um das Eingreifen der kaiserlichen Waffen baten. Im Winter 331/332, während

33 COD Theod. 12,1,19, Bd. 1,2, S. 667 MOMMSEN (Bd. 4, S. 379 GODEFROID); „Denn einige Kuriale verschiedener 
Städte, beriefen Minderjährige, denen der öffentliche Schutz geschuldet ist, zum Konsortium der Kurie, so dass 
nach sieben oder acht Jahren einige von ihnen bestätigt würden...“ Und sogleich daran zu erinnern, dass das 
Mindestalter für den Eintritt in eine städtische Kurie auf 18 Jahre fixiert ist.

34 Sollte die Möglichkeit in Betracht gezogen werden, dass Martin zuerst zu diesen Kindern der Truppe kam, die 
die „adcrescentes“ [Heranwachsende] waren (vgl. hierzu O. SEECK, Artikel adcr. in RE de PW, Bd. 1,1, 1893, c. 
349)? Allerdings musste diese Eintragung in die Truppendienststelle, in der der Vater gedient hatte, deutlich vor 
Vollendung des 15. Lebensjahrs erfolgen. Und das Ende des von uns untersuchten Textes von Severus lässt darauf 
schließen, dass es sich hier um die tatsächliche Einbeziehung eines jungen Heranwachsenden handelt, der als im 
wehrfähigen Alter angesehen wird: Wie ließe sich sonst die sehr präzise Anspielung auf die „sacramenta“ (Eide) 
erklären? Wir möchten jedoch darauf hinweisen, dass H. DELEHAYE, AB, Bd.38, 1920, S. 23, diese Lösung 
favorisierte, als er (als guter Bollandist sprechend) annahm, „dass den fünf Jahren, die er im Militär verbrachte, 
eine Art Noviziat (sic) vorausging“.



203

sein Vater den gesamten Feldzug von seinem Hauptquartier in Marcianopolis aus leitete, 
sollte Caesar Constans fast hunderttausend Goten vernichten haben, bevor er sich gegen 
die Sarmaten wandte, deren „Loyalität gegenüber dem Reich als zweifelhaft bekannt war“ 35. 
In diesen unruhigen Jahren, als es wichtig war, die Donauarmee am Vorabend eines 
wichtigen Feldzugs zu verstärken, ist es verständlich, dass die Anwerber besonders intensiv 
nach den Söhnen von Veteranen suchten, insbesondere nach denen, deren Väter in den 
Korps gedient hatten, die an der Donau Wache hielten36. Es ist auch verständlicher, dass 
Martins Vater unter diesen Bedingungen Rechtfertigungen für seine brutale Geste finden 
konnte, die nicht alle wertlos waren, in einer Situation, in der der Donaulimes effektiv 
bedroht war37.Schließlich ist es nicht unwahrscheinlich, dass am Vorabend eines neuen 
Feldzugs gegen die Goten und Sarmaten, im Jahr 331 oder Im Winter 331/332 an den 
Mauern von Pavia ein Plakat (programma) angebracht wurde, das eine neue Aushebung 
gemäß den Bestimmungen von 326 ankündigte, möglicherweise in Form eines neuen 
Edikts, das für die Aushebung in jenem Jahr das Wehrpflichtalter auf mindestens 16 Jahre 
festlegte.

Wenn man jedoch die Wahrscheinlichkeit dieses Eintritts in den Waffendienst im Alter von 
15 Jahren in den Jahren 331-332 zugibt, wird diese Datierung nicht

35 ANON. Vales. 1,6,30ff MGH, AA, Bd. 9, S. 10,23: „Schließlich führt er Krieg gegen die Goten und kam den darum 
bittenden Sarmaten zu Hilfe. So wurden durch den Cäsar Konstantin fast Hunderttausend durch Hunger und Kälte 
ausgelöscht. Dann nahm er Geiseln, darunter einen Sohn des Königs Ariaricus. Als so mit ihnen Frieden 
geschlossen war, wandte er sich gegen die Sarmaten, die auf Zweifel an ihrer Treue geprüft wurden.“ Die 
Situation von 331-332 steht also in nichts der von 351 nach, wo die schwierige Lage von Constans als Grund für 
die Wahl dieses Datums für die Einberufung Martins angeführt wird. Auch wenn wir diesen Beobachtungen zur 
militärischen Lage des Jahres 331 keinen großen positiven Wert beimessen, so laden sie uns umgekehrt doch 
dazu ein, die analogen Beobachtungen, mit denen man das Datum des Jahres 351 verteidigen möchte, ohne 
weiteres in Betracht zu ziehen. Und wir sind uns einig, dass sie dazu beitragen, das Datum 331-332 wenn auch 
nicht sicher, so doch zumindest sehr plausibel zu machen.

36 Selbst wenn wir die Hypothese von Martin als „adcrescens“ ablehnen, scheint es wahrscheinlich zu sein, dass 
der Sohn des Tribuns von Sabaria in dasselbe Korps wie sein Vater aufgenommen (oder gezwungen) wurde, dort 
zu dienen, und dass es sich zunächst um ein Korps der Donauarmee handelte. Nun war es das erste Anliegen der 
kaiserlichen Behörden, die Stärke des Donauheeres zu erhöhen und zu komplettieren, sowohl bei der Vorbereitung 
als auch während des Feldzuges im Jahr 332 gegen die Goten und Sarmaten.

37 Die mittlere Donau war in diesen Jahren besonders bedroht, und wir wissen, dass im Jahr 333 die Grenzstadt 
Campona, die am rechten Donauufer wenige Kilometer von Aquincum, also etwa zwanzig Kilometer östlich von 
Sabaria, liegt, bei einem Barbarensturm eingenommen wurde.



204

durch den unmittelbar vorhergehenden Kontext widerlegt, in dem Sulpicius erklärt: 
„Nachdem er in seiner Jugend den Militärdienst absolviert hatte, diente er in den 
Schwadronen der Garde unter Prinz Constans und dann unter dem Cäsar Julian38“? Babut 
glaubte, uns versichern zu können, dass dieser Text es uns nicht erlaubt, Martins Eintritt in 
die römische Armee vor das Jahr 350 zu datieren, als der Tod des Constantius die Macht, 
die sein Bruder Constans bis dahin nur über den Osten ausgeübt hatte, auf den Westen 
ausdehnte 39. Doch diese Interpretation erscheint fragwürdig. Wenn wir uns diesen Satz 
zunächst auf Latein anhören, fällt uns seine Aufteilung in drei Teile auf, von denen jeder mit 
einem vollkommen ciceronischen Satz endet, gemäß den raffiniertesten Gesetzen der 
„Kolometrie“ in der künstlerischen Prosa des Vierten Kaiserreichs 40. Diese formale Struktur 
lädt uns daher dazu ein, in dem Satz die Widerspiegelung dreier Perioden von Martins 
Militärkarriere zu suchen. Eine Jugend, in der er bereits Soldat war, vielleicht ohne noch das 
Privileg zu haben, in einem Elitekorps zu dienen. Und es ist möglich, dass dieser Dienst bis 
zum 28. oder 30. Jahr andauerte, wenn wir uns auf den Terminus ad quem beziehen, der 
von den Römern üblicherweise auf die adulescentia 41 festgelegt wurde. Erst dann, unter der 
Herrschaft von Constantius, wäre er in die Schwadronen der Wache der Scolares 
eingetreten, bevor die Wahl von Constantius

38 SVLP. SEV., Mart. 2,2 (Text HALM, ich füge das erste Komma ein): „Er folgte in seiner Jugend dem Militärdienst, 
unter den Flügeln der Scholaren diente er unter König Constantius, dann unter dem Cäsar Julian.“ Die Lesart 
„Constantino“ erscheint nur in 4 Zeugen von 31 und nicht in den 3 ältesten, insbesondere nicht in V – (Hinweis 
von B. M. Peebles).

39 E. Ch. BABUT, Saint Martin de Tours, S. 169, Fn. 3: „Laut V.M. 2.2 … trat er seinen Dienst frühestens im Jahr 350 
an.“ Dies setzt voraus, dass „rex“ nur „Augustus“ bedeutet; aber vor allem liegt es daran, dass der Satz nicht 
sorgfältig genug gelesen wird.

40 Die Kolometrie besteht darin, Klauseln nicht nur am Ende jedes Satzes, also vor der starken Interpunktion, 
sondern auch am Ende jedes Satzglieds zu platzieren. Hier beobachten wir: in adulescentía sěcütüs» (tritrochée); 
„regë Constantlo» (dicrétique); „Caesarë milľtäuit“ (péon premier + trochée). Wir wissen, dass die Klauseln in der 
Vita Martini sorgfältiger formuliert sind als in Sulpicius’ anderen Werken: vgl. das Fazit der Untersuchung von Per 
HYLTEN, Studien zu Sulpicius Severus, Lund, 1940, S. 57 (ausschließlich basierend auf einer Untersuchung der 
Satzenden vor der starken Interpunktion: ebd. S. 26 und Anm. 3).

41 ISID., orig. 11,2,3-4: „das dritte (Alter) ist die Jugend, wenn man erwachsen ist, um zu zeugen, und die sich bis 
zum 28. Lebensjahr erstreckt“. Eine andere Tradition wird von Varron repräsentiert, übermittelt von Censorinus, 
De die natali, 14: Sie fixiert die “adulescentia“ zwischen 15 und 30 Jahren. Weitere Einzelheiten finden Sie unter: 
G. HOEHN, Die Einteilungsarten der Lebens- und Weltalter bei Griechen und Römern, Programm des kgl. 
humanistischen Gymnasium Lohr a. M. für das Schuljahr 1911-12, Würzburg 1912.



205

sich noch nicht darauf fixiert hat, dass Julian die Leitung der Operationen in Gallien 42 
übernehmen sollte.

Selbst wenn wir jedoch die Zweiteilung von Babut zwischen einer Dienstzeit unter 
Constantius und einer anderen unter Julian zugeben, ist es vielleicht möglich, den 
offensichtlichen Widerspruch zwischen diesem Text und der Datierung von 331 aufzulösen. 
Wenn wir uns tatsächlich an die von uns vorgeschlagene Interpretation des Begriffs 
„regibus“ im Satz zur Inkorporation 43 erinnern, ist die Annahme zulässig, dass Sulpicius mit 
den Namen Constantius und Julian die beiden Fürsten bezeichnet haben könnte, unter 
deren Regierung Martin seinen Militärdienst begann bzw. beendete. Wir haben tatsächlich 
gesehen, dass Martins Einberufung während der Vorbereitungen für den Feldzug gegen die 
Goten in den Jahren 331–332 erfolgt sein könnte, ein Feldzug, der vor Ort von Caesar 
Constantius geführt wurde. Es ist daher möglich, dass Martin seinen Dienst im Osten „unter 
dem Fürsten Constantius“ aufnahm und nach dessen Ernennung zum Augustus im Jahr 337 
seiner direkten militärischen Autorität unterstand, bis er durch Julians Ernennung zum 
Caesar in Mailand und seine Übertragung des Kommandos über die römischen Truppen in 
Gallien dessen Autorität unterstellt wurde. Nach dieser Hypothese würde der Begriff „rege“ 
sowohl die offiziellen Ämter als auch die nachfolgenden Ämter von Constantius als Caesar 
und später als Augustus umfassen. Somit stellt der Satz, in dem Sulpicius die 
verschiedenen Phasen von Martins Militärkarriere beschreibt, keineswegs ein 
unüberwindbares Hindernis für eine Inkorporation im Jahr 331 dar, sondern ist mit diesem 
Datum vereinbar; er lässt sogar mehrere Interpretationen zu 44.

Wir müssen nun zum Schauplatz in Worms zurückkehren und versuchen, das Datum des 
Abschieds von 356 zu erklären, indem wir es streng vom Standpunkt des tatsächlich von 
Martin geleisteten Dienstes aus betrachten, wenn wir seinen Beginn auf 331 datieren. Zu 
der Zeit, als Julian seine Truppen bei den Vangionen konzentrierte, beschloss Martin, die 
Armee zu verlassen,

42 Diese Seite wurde geschrieben, als mir auffiel, dass diese Interpretation von Griffe in La Gaule chrétienne à 
l'époque romaine, Bd. 1, Paris, 1947, S. 204. vorgeschlagen wurde.

43 oben S. 199, Fn. 27.

44 Wir werden uns hier nicht mit dem zweitrangigen Problem des Datums von Martins Eintritt in die „scolae“ oder 
seinem möglichen Übergang in die weiße Garde der „candidati“ befassen, da keine dieser beiden Fragen die 
Gesamtchronologie seiner Karriere berührt. Auch die Wahrscheinlichkeit seiner Inkorporation als „circitor“ ist für 
unsere Forschung uninteressant.



206

„den Augenblick für günstig erachtend, um ihn um seine Entlassung zu bitten 45 “. Um dieses 
Vorgehen zu bezeichnen, verwendet Sulpicius den üblichen technischen Ausdruck 
„missionem petere“. Wenn wir weiterhin methodisch den romanhaften Kontext dieses 
Kapitels außer Acht lassen und bei der einfachsten Interpretation dieses Satzes bleiben, 
erscheint es normal, diese freie Bitte als Gesuch um die „“honesta missio“ anzusehen, die 
der Oberbefehlshaber einem Untergebenen „am Ende seiner Dienstzeit 46 gewährt. Nun 
entspricht die Dauer von 25 Jahren, die die Jahre 331 und 356 trennt, dem normalen 
stipendium (Gehalt) der Legionäre unter dem Kaiserreich 47. Die Reichsverfassungen des 4. 
Jahrhunderts sind spärlich mit Informationen zu dieser Frage; dennoch möchten wir die 
präzisen Hinweise in der konstantinischen Verfassung vom 17. Juni 325 auf die 
Steuervorteile beachten, die den Veteranen als „ripenses“ je nach ihrer Dienstzeit gewährt 
wurden. Der Gesetzgeber erwähnt der Reihe nach Veteranen, die „ihren regulären Abschied 
nach 24 Dienstjahren erhielten", sodann auf diejenigen, die „die Armee nach 15 und vor 24 
Jahren…“ 48. Alles geschieht daher unter der Annahme einer

45 SVLP. SEV., Mart. 4,2: Da aber erschien ihm der passende Zeitpunkt gekommen, um seine Entlassung zu 
bitten…“ Ich lasse den Kontext des „donatiuum“ außer Acht, in den Sulpicius das Ereignis einordnet. Wenn man es 
als historisch betrachten will, hat Jullian in seinem bereits zitierten Artikel aus der REA von 1910 umsichtig auf die 
Einwände reagiert, die unserer Meinung nach gegen seine Historizität erhoben werden könnten. Persönlich 
neigen wir dazu, zu glauben, dass dieses „donatiuum“ eher literarischer als historischer Natur ist. Aber jetzt ist 
nicht der richtige Zeitpunkt, es zu beweisen. vgl. dennoch den Zusammenhang mit der Passion des Typasius: 
unten S. 219 und Fn. 82.

46 VLP., dig 3,2,2,2: honesta missio, ehrenvolle Entlassung ist, was pensionierten Soldaten zusteht, oder vorher 
vom Kaiser gewährt wird; MACER, dig. 49,16,13.3: „quae tempore militiae impleto datur“ [was für die Zeit des 
vollendeten Militärdienstes verliehen wird]. Die „honesta missio“ unterscheidet sich von den anderen drei: 
„causaria“, „ignominiosa“, „nummaria“ [Gesundheitsgründe, Schandtaten, Geldgründe]. Der Kontext des Kapitels 
würde uns, wenn wir seine gesamte Historizität anerkennen würden, dazu verleiten, es als eine Bitte um Abschied 
aus persönlichen Gründen zu betrachten, aber diese Art von Abschied scheint seit langer Zeit die Ausnahme 
gewesen zu sein. Die ständigePersonalkrise und die Tendenz, Spezialisten erblich auf ihren Spezialberuf zu 
fixieren, die auch die Armee des 4. Jahrhunderts charakterisieren, scheinen dieser anderen Hypothese kaum eine 
ernsthafte Chance zu lassen.

47 Vgl. die übliche Formel für Militärdiplome: „qui quina et uicena stipendia meruerunt“ (die 25 Stipendien 
verdienen); Referenzen in LIEBENAM, Artikel Dilectus im RE von PW, Bd. 5.1, c. 625; und den Kommentar von 
MOMMSEN zu CIL, Bd. 3, 2,6194: „Der Soldat erhält die honesta missio erst nach 25 Zahlungen».

48 Cod. Theod. 7,20,4, Verfassung vom 17. Juni 325, Bd. 1,2, S. 351 MOMMSEN (= Bd. 2, S. 436 GODEFROID): 
« Ripensis autem ueteranus qui ex priore lege after uiginti quatuor stipendia honesta missione impetrata unius 
excusatione capitis fruebatur (...) si quis eorum after quindecim stipendia intra uiginti et quatuor annos ex militia 
decesserit » (Ripenses genoss aber der Veteran, der nach dem früheren Gesetz nach 24 Zahlungen um die 
honesta missio gebeten hat, mit dem Erlass eines Jahres …wenn einer von ihnen nach 15 Zahlungen innerhalb von 
24 Jahren aus dem Militärdienst ausgeschieden ist). GODEFROID betont in seiner allgemeinen Einführung in dem 
Buch "de re militari" (Bd. 2, S. 259) wie sparsam der Theodosius, abgesehen von diesen Andeutungen, mit 
Angaben zur Dauer der Dienstzeit ist.



207

Dienstzeit von 331 auf 356, als ob Martin bis zum Ende seiner normalen Dienstzeit (24 oder 
25 Jahre) gewartet hätte, um regulär seine Entlassung zu beantragen 49.

Diese späte Entlassung aus dem Dienst macht einige von Sulpicius’ Beobachtungen über 
Martin in diesem entscheidenden Jahr seiner Karriere plausibler. Jullian hat bereits erklärt, 
wie die enge Freundschaft zwischen Martin und seinem Tribun dadurch verständlicher wird. 
Wir wissen tatsächlich, dass ein Tribun in den Kavallerietruppen der kaiserlichen Garde ein 
Offizier von hohem Rang ist 50. Es ist daher sehr unwahrscheinlich, dass ein kleiner 
Unteroffizier von 18 Jahren seinem Tribun „freundlicherweise die Gastfreundschaft seines 
Zeltes“ angeboten hätte 51. Alles ergibt dagegen einen Sinn, wenn wir Martin als einen 
Berufssoldaten in den Vierzigern betrachten, der einen Rang innehatte, der dem des 
Tribuns in Frage sehr nahe kam 52. Dieses reife Alter erklärt auch besser, warum Hilarius 
ihm sehr schnell eine niedere Weihe verleihen wollte (nachdem er sogar über den Diakonat 
nachgedacht hatte). Hilarius wurde zwischen 311 und 315 geboren und wäre kaum älter als 
Martin gewesen. Schließlich, wenn man der 

49 Martin fühlte sich möglicherweise gezwungen, Julians erste Erfolge in Gallien abzuwarten, um die „Scolae“ 
nicht in einem besonders kritischen Moment zu schwächen. Vielleicht wurde er durch dieses „donativum“ dazu 
bewegt, um seine Entlassung zu bitten, was ihn laut Sulpicius vor eine Gewissensfrage gestellt haben dürfte, da er 
fest entschlossen war, die Armee zu verlassen, wie bereits BARONIUS in Annales..., Bd. 3. S. 615, behauptete., eine 
These, die der unseren nahe kommt; aber er nahm an, dass Martin im Alter von 16 Jahren gemäß dem Edikt von 
332 eingezogen und 356, am Ende seiner 24 Lebensjahre, entlassen wurde: eine sehr, ja allzu befriedigende 
These, die das „quindecim“ (15 Jahre) von Severus’ Text über die Inkorporation vernachlässigt. Andererseits muss 
die Möglichkeit einer Inkorporation ab 331 und damit eines Ausscheidens aus dem Dienst nach 25 Jahren 
vorbehalten bleiben.

50 Anmerkung von JULLIAN in seiner Histoire de la Gaule, Bd. 7. Paris, 1920, S. 255, Fn. 3. Es erscheint wenig 
wahrscheinlich, dass Sulpicius’ Text auf einen „tribunus scolae“ anspielt, da dieser Rang extrem hoch ist; noch auf 
einem „tribunus alae“, kein verlässlicher Text bezeugt diesen Rang. Wahrscheinlicher ist, dass er ein „tribunus 
uexillationis“ war, also ein General, der Martins Kavallerieeinheit befehligte. Zu diesen verschiedenen Tribunen in 
der spätrömischen Kavallerie vgl. R. GROSSE, a. a. O. (oben Fn. 25), S. 146-147. Es wird angenommen, dass 
Martin, obwohl er selbst kein Offizier war, der Ordonnanzoffizier dieses vorgesetzten Offiziers gewesen sein 
könnte. Dies erscheint jedoch sehr unwahrscheinlich, wenn wir Severus’ Text noch einmal lesen: Tatsächlich ist es 
nicht der Tribun, der Martin einlädt, sein Zelt zu teilen, sondern umgekehrt.

51 SVLP. SEV., Mart. 3,5: „Er beeilte sich, die Taufe zu empfangen. Dennoch trat er nicht sofort aus dem 
Militärdienst aus, sondern ließ sich von der Bitte seines Tribunen erweichen, dem er in vertrauter Kameradschaft 
verbunden war“.

52 Vielleicht der Rang eines „praepositus“, unmittelbar unter dem eines Tribuns: R. GROSSE, ebd. S. 143-145.



208

romantischen Verpackung der Abschiedsszene misstraut, werden wir die weniger bekannte, 
aber wirksamere Rolle Martins als Agent des Widerstands gegen den Arianismus in Italien 
und vielleicht in den folgenden Jahren auch in Illyrien viel besser verstehen; und wir halten 
die Vermutung Jullians für noch wahrscheinlicher, der in Martin ohne weiteres einen mehr 
oder weniger geheimen Abgesandten des Hilarius in den offiziellen Kreisen des Hofes in 
Sirmium und Mailand sah, wenn nicht bei Constans selbst53, -vielleicht sein ehemaliger 
Feldherr -. Auch der Dialog mit Julian erhält, selbst wenn man ihn für ein starkes Element 
literarischer Stilisierung beibehalten will, eine größere historische Plausibilität: Martins Alter 
und sein Dienstgrad lassen eine Konversation auf Augenhöhe zwischen dem jungen 25-
jährigen Cäsar und einem Berufsoffizier bereits reifen Alters viel leichter vermuten.

Somit stellen das Edikt der Fürsten, der Dienst unter Konstanz und Julian sowie die 
Entlassung Martins im Jahr 356 nicht, wie Babut glaubte 54, ein Bündel von Hinweisen dar, 
die sowohl konvergieren als auch ungünstig für seinen Dienstantritt im Jahr 331-332 sind. 
Im Gegenteil, die drei Texte von Sulpicius lassen sich mit der Hypothese einer Dienstzeit 
von mehr als 24 Jahren zwischen diesem Datum 331-332 und dem Frühjahr 356 sehr 
schlüssig interpretieren. Martin, der möglicherweise schon 355 nach 24 Jahren aktiven 
Dienstes für eine Entlassung in Frage kam, war sicher sehr daran interessiert, nicht mitten 
in der Invasion der Barbaren in Gallien aus dem Dienst auszuscheiden. Aber Julians erste 
Erfolge, die Möglichkeit, ihn in der Nähe von Worms persönlich zu treffen (ob es nun ein 
„donativum“ gab oder nicht), und schließlich, falls es tatsächlich ein „donativum“ gab, die 
von Sulpicius in Erinnerung gerufenen moralischen Skrupel: Alles hätte ihn dazu veranlasst, 
in rechter und gebührender Form um die Pensionierung zu bitten, auf die er aufgrund seiner 
Dienstjahre, mit allen damit verbundenen privilegierten Steuerbefreiungen, vollen Anspruch 
hatte.

***

Aber wir müssen noch immer die merkwürdige Diskrepanz rechtfertigen, die Sulpicius 
angeblich in den relativen Angaben zu Martins Alter zum Zeitpunkt dieser Demissionierung 
gemacht hat. Denn es spricht nichts dagegen, einen jungen circitor von 18 Jahren drei 
Jahre nach seiner dramatischen Inkorporation in den Jahren 331–332 zur Taufe 
zuzulassen. Aber 

53 Von JULLIAN formulierte und von ZEILLER anerkannte Hypothese.

54 Saint Martin de Tours, S. 169, Fn. 3.



209

warum ihn „zwei Jahre nach seiner Taufe“ 55 aus dem Dienst scheiden zu lassen, wenn so 
viele konvergierende und kohärente Daten uns zu der Schlussfolgerung verleiten, dass 
Martin seinen regulären Abschied im Alter von 40 Jahren nahm?

Babut hatte das große Verdienst, die Richtung zu erahnen, in die wir bei der Suche nach 
einer Lösung entschlossen gehen werden, ohne seine Vorurteile und seine ungünstigen 
Schlussfolgerungen in Bezug auf Martin und Sulpicius zu teilen. Um es ganz deutlich zu 
sagen: Wie so viele andere Heilige im Laufe der Kirchengeschichte stieß Martin auf 
zunehmenden Widerstand. Und zwar aus drei Hauptgründen. Da er nur zu früh des 
Schutzes des Hilarius beraubt wurde (der zu seinem Unglück im Jahr 367 verschwand), trat 
er in Gallien zunächst als hervorragendster Vertreter der monastischen Askese und der 
Missionierung der Landbevölkerung auf, dann als unnachgiebiger Verteidiger der 
juristischen Gerechtigkeit in der Priscillianisten-Affäre.56 Diese drei Aspekte seiner 
Persönlichkeit und seines Handelns erregten aus verschiedenen Gründen bei vielen 
Mitgliedern des gallorömischen Episkopats Anstoß, wie zahlreiche Texte aus der Vita und 
den Dialogen belegen. Wir können daher die tieferen Beweggründe für die chronologische 
Korrektur, die Sulpicius an der Biografie seines Helden vornahm, nicht verstehen, ohne an 
dieser Stelle einen Schritt von Sulpicius’ Texten zurückzutreten. Es ist in der Tat 
angebracht, das Klima, das Sulpicius Severus zum Schreiben seiner Martin’schen Werke 
und insbesondere der Vita veranlasste, genauer zu beschreiben.
Denn die Betrachtung der gallo-römischen Situation allein würde nicht ausreichen, um die 
Motive dieser Opposition zu erhellen, noch als logische Konsequenz

55 SVLP. SEV., Mart. 3.5:“… leistete Martin nach seiner Taufe noch etwa zwei Jahre lang Militärdienst“. Die von E. 
GRIFFE, Histoire de la Gaule chrétienne …, Bd. 1, Paris, 1947, S. 203-204 aufgestellte „uicennium“ (zwanzig Jahre) 
-Vermutung ist genial. Diese hätte offensichtlich den Vorteil, dass es ungefähr zu den gesetzlich vorgeschriebenen 
24 Jahren führen würde (wenn wir uns auf das Edikt von 326 stützen), vorausgesetzt, dass Martin Anfang 332 
eingezogen wurde. Doch dies ist reine Vermutung, für die die Überlieferung der Handschriften keine konkrete 
Grundlage bietet. Zulässig ist hingegen das „non statim militiae renuntiauit“ [er trat nicht sofort aus dem 
Militärdienst aus], wenn es sich um zwei Jahre handelt; es ist schwer zu akzeptieren, in der Hypothese der Lesart 
von E.GRIFFE (indem wir uns in die Perspektive der literarischen Darstellung der Fakten versetzen, die Sulpicius 
erreichen wollte, und natürlich nicht auf die Ebene der historischen Wahrheit).

56 Wir werden die interessanten Kapitel 3 und 4 von BABUTs Buch, die „Martins Feinden“ gewidmet sind, mit 
Vorsicht noch einmal lesen“ (S. 112 ff.). Dort finden wir alle Texte von Sulpicius zu diesem Thema übersichtlich 
gruppiert und übersetzt. Auch wenn uns die mitunter gehässigen Kommentare von BABUT nicht gefallen, müssen 
wir zugeben, dass Martin auf viel Unverständnis, Widerstand und manchmal sogar offene Feindseligkeit gestoßen 
ist



210

die der Stilisierung, die Sulpicius sogar an bestimmten chronologischen Daten dieser 
Biographie vorgenommen hat. Die Widmung der Vita für den aquitanischen Priester Didier, 
der wie Sulpicius Freund und Briefpartner von Paulinus von Nola war, die Übersendung des 
Werks an Paulinus, der sich um seine rasche Verbreitung in Italien kümmerte, der enorme 
Erfolg dieses religiösen Bestsellers, der den römischen Buchhändlern hervorragende 
Umsätze bescherte57: all dies zeigt, dass das Büchlein mit der Absicht verfasst worden war, 
durch Martin die Sache des monastischen Asketismus im Westen zu verteidigen, und zwar 
in Italien ebenso wie in Gallien. Sulpicius wollte mit einer literarischen Gegenoffensive, auf 
die sich im Jahrzehnt vor der Entstehung der Vita Martini verschärfende Feindseligkeit 
gegenüber dem Asketismus reagieren, die nicht nur in Gallien, sondern auch in Rom selbst 
aufkam.
Wir wissen, unter welchen Umständen Hieronymus am Tag nach dem Tod von Damasus 
(Dezember 384) die Stadt endgültig verlassen musste. Dort hatte er sich durch seine 
asketischen Exzesse, vor allem aber vielleicht durch seine unfreundliche Kritik an der 
verweltlichten Geistlichkeit der Hauptstadt, - einschließlich der Mitglieder des Kollegiums der 
Diakone, zu viele Feinde gemacht: Diese sehr geschlossene Oligarchie, Hieronymus, war 
übrigens nicht der Einzige, der im 4. Jahrhundert ihren Ehrgeiz oder, einfacher gesagt, ihre 
Eitelkeit anprangerte 58. Mit Siricius, Lektor und Diakon seit dem Pontifikat des Liberius, der, 
wie ein moderner Historiker des Papsttums sagt, ein „Gegner des neuen asketischen 
Geistes“ 59, war, stieg im Jahr 384 

57 Über die engen Beziehungen zwischen den asketischen Kreisen Aquitaniens und denen Roms - auch wenn man 
nicht zugibt, dass der Didier, dem die Vita gewidmet ist, mit der Person gleichzusetzen ist, von der Hieronymus in 
seinem Brief 47 an die Römerin Marcella spricht -, man lese die sehr eindrucksvolle Seiten in A. FEDER, Studien 
zum Schriftstellerkatalog des heiligen Hieronymus, Freiburg, 1927, S. 139-150. Zur Verbreitung und zum Erfolg 
der Vita in römischen Buchhandlungen vgl. SVLP. SEV., Dialoge I,23,4: „Nach Rom brachte es als erster dein treuer 
Freund Paulinus. Man riss sich dort um das Buch. Ich sah die Buchhändler vor Freude strahlen, denn sie hielten 
kein Geschäft für einträglicher, verkauften sie doch das Buch so rasch und teuer wie kein anderes“. Selbst unter 
der extremen Annahme, dass es sich bei dieser enthusiastischen Beschreibung um ein gutes Stück Propaganda 
handelte, wäre diese kuriose Passage umso interessanter: Sie würde die genauen Ambitionen des Autors der Vita 
in vollem Licht enthüllen.

58 Texte des Konzils von Arles von 314 und aus dem Ambrosiaster, nebst der Korrespondenz des Hieronymus, 
zitiert nach Erich CASPAR, Geschichte des Papsttums, Bd.1, Tübingen, 1930, S. 258-259; P. FABRE, Paulin de Nole 
et l’amitié chrétienne, Paris, 1949, S. 38, Nr.1 stellt fest, dass „Siricius Mönche nicht mochte oder ihnen 
gegenüber zumindest misstrauisch war“.

59 Formel von E. CASPAR, ebd., S. 259.



211

den Thron Petri. Und er sollte dort fünfzehn Jahre bleiben. Wahrscheinlich intervenierte er 
zunächst entschieden, um Hieronymus zum Verlassen Roms zu zwingen. Es ist sicher, 
dass er gegenüber Paulinus strengste Zurückhaltung bewahrte, als dieser gallische Asket 
durch Rom reiste, bevor er sich in Nola in der Nähe des Grabes des heiligen Felix 
niederließ. Und der aus Bordeaux Stammende beschwerte sich darüber in einem Brief, mit 
einer enttäuschten Anspielung „auf die hochmütige Umsichtigkeit des Papstes der Stadt“ 60.

Diese wenigen Beobachtungen laden uns ein, die neuen kanonischen Bestimmungen, die 
von Siricius oder unter seinem direkten Einfluss verkündet wurden, im Lichte dieses 
Misstrauens gegenüber dem monastischen Asketismus, zu deren berühmtesten Vertretern 
im Westen gerade Martin gehörte, noch einmal genauer zu lesen. Nun vermitteln einige 
dieser Bestimmungen den Eindruck eines geduldig geführten Kampfes gegen das 
Eindringen ehemaliger Staatsbeamter und im 4. Jahrhundert also auch ehemaliger 
Militärangehöriger in die Reihen des Klerus.

Die erste dieser Einschränkungen bezieht sich auf die Bestellung von Bischöfen im dritten 
Brief des Siricius „an alle Orthodoxen“, und zwar unter dem ersten Titel, den die 
kanonischen Sammlungen so formuliert haben: „dass kein unwürdiger Bischof eingesetzt 
werden dürfe“. Dort wird empfohlen, von bischöflichen Funktionen diejenigen 
auszuschließen, „die sich früher damit brüsteten, in das Koppel öffentlicher Funktionen 
geschnürt gewesen zu sein“. 61 Der Kontext zeigt, dass sich die Passage vor allem an 
ehemalige Zivilbeamte richtet, die ihre Autorität möglicherweise tyrannisch missbraucht 
haben. Doch auch wenn sich der Vorwurf nicht so präzise gegen ehemalige Militärs richtet, 
wie lange angenommen, sind auch sie in die allgemeine Missbilligung der ehemaligen 
Staatsdiener eingeschlossen, da sie wie diese das cingulum militiae (die Militär-Koppel) 
trugen, die Uniform römischer Beamter im 4. Jahrhundert 62.

60 Paul. NOL., epist. 5,14, CSEL, Bd. 29,1, S. 33,25: „Aber unsere Mitbürger, eure Kinder, werden besser beurteilen 
können, welchen Schaden an der Gnade des Herrn durch die hochmütige Unterscheidung des Papstes der Stadt 
uns geschieht ...“ Kommentar der Passage in P. FABRE, Paulin de Nole..., S. 38 und 289.

61 SIRIC., epist. 6 Migne = 3 Mansi (kein genaues Datum; Jaffé nennt als Zeitraum des Pontifikats: 384-398) ML, 
Bd. 13, c. 1165 a. = Bd. 3, c. 668c Mansi (Dass kein Unwürdiger Bischof werde“); „Dass es solchen gestattet sein 
würde, sich der kirchlichen Weihe zu nähern, wie es die apostolische Autorität befiehlt, nicht solche, die ich meine, 
oder diejenigen, die sich damit rühmten, einst mit dem Gürtel des weltlichen Militärdienstes umschnallt gewesen 
zu sein. 

62 Vgl. ThLL und Daremberg Saglio, s. v. cingulum. An diese Zweideutigkeit erinnert zu Recht J.GAUDEMET, L‘Eglise 
dans l’Empire romain (IV.-V. Jahrhundert) [Die Kirche im römischen Reich, 4.und 5. Jahrhundert], Paris, ohne Jahr 
(1958), S. 143. Es ist daher falsch, wie HEFELE LECLERCQ, Histoire des Conciles [Geschichte der Konzilien], Bd. 2.1, 
S. 70, den unten zitierten Canon übersetzen. (vgl. folgende Nr.): „Wer nach seiner Taufe in der Armee gedient hat 
…“ Wir dürfen aber auch nicht dem umgekehrten Irrtum verfallen und zu dem Schluss kommen, dass der 
Ausdruck „militia saecularis“ nur die Beamten meint.



212

Durch ihre Genauigkeit sind die Bestimmungen des 3. Canons des Konzils 
schwerwiegender, das am 6. Januar 386 in St. Peter in Rom in Anwesenheit von achtzig 
Bischöfen eröffnet wurde. Es verbietet die Aufnahme eines Beamten in den Klerus, „der 
nach seiner Taufe weiterhin dem Staat gedient hat“.63 Hier wie im vorhergehenden Text 
umfasst der Begriff „weltlicher Dienst“ („militia saecularis“) sowohl den öffentlichen Dienst in 
der kaiserlichen Bürokratie („militia officialium“) als auch den Militärdienst in den römischen 
Truppen („militia armata“), und zwar durch implizite Opposition zur „militia Christi“ oder 
„militia caelestis“. 64

Die Urheberschaft des unter den Namen „10. Brief des Siricius“ und „Canones an die 
Bischöfe Galliens“ erhaltenen Dokuments ist stark umstritten, doch die oben zitierten Texte 
laden uns eher ein, der Meinung derjenigen (die unter modernen Historikern immer 
zahlreicher werden) zuzustimmen, die dazu neigen, ihn eher dem Pontifikat des Siricius als 
dem von Damasus zuzuschreiben 65. Es scheint, dass dieses Dokument von seiner Natur 
her den kaiserlichen Reskripten ähnelt: Es handelt sich um eine Reihe von Antworten auf 
Fragen gallischer Bischöfe, also der Mitbrüder von Martin66.

63 CONZ. Rom. (im Jahr 386), c. 3, ML, Bd. 56, Kap. 727b (= Bd. 3, Kap. 670b MANSI): „Wer nach der Vergebung 
der Sünden den Gürtel im weltlichen Dienst getragen hatte, darf nicht in den Klerus aufgenommen werden.“ Diese 
Bestimmung wird im 8. Kanon des Konzils von Toledo im Jahr 400 wiederholt und präzisiert, und zwar in einer 
Weise, die zeigt, dass sie sowohl für Beamte als auch für Soldaten gilt.

64 Es ist der Widerspruch dieser beiden Dienstformen, die die Präzision von Sulpicius in Mart erläutern. 2,2: „er 
folgte der bewaffneten Miliz“; Der Ausdruck ist durch eine Phrase von VEG., mil. 1,5 aufgeklärt: „Da kam aber 
eine größere Menge, und viele folgten der bewaffneten Miliz. Denn die bürgerliche Partei hatte die 
wohlhabendere Jugend noch nicht mitgerissen“; vgl. auch, z.B. COD. Theod.12,1,13: Diejenigen, die den 
Militärdienst für sich selbst fordern…diejenigen, die zu den Legionen oder zu den verschiedenen Diensten eilen“. 
Über diese Passage der Vita und die technische Präzision des Ausdrucks, vgl. Kommentar von Jullian, in REA , Bd. 
12, 1910, S. 262, Fn. 3.

65 E. GRIFFE, Histoire de la Gaule chrétienne [Geschichte des christlichen Galliens], Bd 1, Paris, 1947, S. 162, und 
Clauis patrum latinorum[Schlüssel zu den lateinischen Kirchenvätern], 1951, Nr. 1632, sehen dies gemäß dem 
Titel der Dissertation von E. Ch. BABUT im Jahr 1908, sehen dies weiterhin so „das älteste Dekretal“, und 
schreiben es Damasus zu. Doch greift J. Gaudemet gemeinsam mit mehreren deutschen Autoren (zu denen auch 
L. Duchesne in seiner Ausgabe des Liber pontificalis, S. 216, zählt) die alte Meinung von Dom Coustant auf, dem 
ersten modernen Herausgeber der Papstbriefe (Bd. 1, 1721) und hält diesen Text für ein Werk von Siricius: vgl. J. 
GAUDEMET, L’Eglise et L’Empire romain, S. 220.

66 Ob das Dokument von Siricius oder von Damasus stammt. Von den 33 Jahren dieser beiden Pontifikate fielen 
nur die ersten vier Jahre des Damasus und die letzten zwei des Siricius nicht in die Amtszeit von Martin. Daher 
liegt die Wahrscheinlichkeit, dass dieses Dokument nicht genau aus der Zeit von Martins Episkopat stammt, nur 
bei etwas über 18 %. Wenn es von Siricius stammt, ist es sicherlich zeitgenössisch oder höchstens etwas später.



213

Aus der Antwort von Siricius geht hervor, dass sie dem Bischof von Rom unter anderem 
folgende Fragen stellten: „Ist der ehemalige Beamte frei von aller Ungerechtigkeit?“ ". Titel 5 
dieser Canones, der sich auf diejenigen bezieht, „die mit weltlicher Macht ausgestattet 
waren“, gibt die Antwort folgendermaßen: „Und was denjenigen betrifft, der im weltlichen 
Dienst gestanden hat und bereits ein Gläubiger ist, so ist es eine bekannte Tatsache, dass 
er eine öffentliche Freiheit nutzt. Denn wer kann ihn bewahren, wer kann versichern, dass er 
nicht zu den Schauspielen gegangen ist, dass er sich der aus Habgier begangenen Gewalt 
und Ungerechtigkeit enthalten konnte?“ 67. Das lässt nicht auf eine sehr hohe Meinung 
bezüglich der damaligen römischen Beamten schließen! Es stimmt, dass sich diese Urteile 
nicht nur auf den angeblichen Amtsmissbrauch von Beamten68 bezogen, sondern auch auf 
die Erpressungen von Soldaten: der Fall eines Ambrosius, aber auch der eines Martin; und 
schon der Titel dieser Canons „ad Gallos episcopos“ fordert uns auf, den zweiten nicht zu 
vergessen. Dass dieser Verdacht gegenüber der Moral der ehemaligen Staatsdiener einer 
der schärfsten Vorwürfe sowohl von Seiten der Bischöfe als auch der Asketen gegen Martin 
war, wird aus Brictius berühmter Schmährede gegen seinen Lehrer deutlich. Sulpicius bringt 
es in seinen Dialogen mit diesen Worten zum Ausdruck: „Aber Martin hatte sich von Anfang 
seines Lebens an, - und das konnte er nicht leugnen, - mit dem schlechten Lebenswandel 
beschmutzt, der dem Soldatenberuf eigen ist.“ 69. Diese Anschuldigung ist nicht einfach

67 SIRIC., epist. 10 oder die Canones der römischen Synode an die gallischen Bischöfe (wenn man sich von der 
originalen Authentizität dieses Titels vergewissert hat, stünden die Canones dann in direkter Relation zur Synode 
von 386) ML, Bd. 13, c. 1186 b (=3, c. 1136 bc, MANSI), 3,7 „Über den …, der in der Welt gedient hat“: „Wer treu 
der Welt dient, ist vor Ungerechtigkeit nicht gefeit. Ebenso ist bekannt, dass derjenige, der bereits gläubig den 
weltlichen Militärdienst abgeleistet hat, die Freiheit des Staates genießt. Denn wer kann ihn davor bewahren? 
Wer kann leugnen, dass er nicht an den Spektakeln hätte teilnehmen können oder dass er durch finanziellen 
Gewinn angetrieben wurde, um vor Gewalt und Ungerechtigkeit nicht gefeit sein könnte?“

68 Wir denken an die Anekdote von AVG., conf. 6,10,16: Der Versuch eines Senators, Alypius, den damaligen 
Beisitzer des „comes largitionum Italicianarum“ (Graf der italienischen Großzügigkeiten), zu bestechen, scheitert; 
und Augustinus betont, wie unverständlich das dem Versucher erschien.

69 SVLP. SEV., dial. 3, 15, 4: „Martinus war tatsächlich von Anfang an, was er selbst nicht leugnen konnte, durch 
Kriegshandlungen beschmutzt …“



214

die ungerechte Verleumdung eines wütenden Schülers. Sie erhält ihre volle Bedeutung im 
Kontext der soeben erwähnten kanonischen Bestimmungen, in diesem allgemeinen Klima 
des Misstrauens und der latenten Feindseligkeit gegenüber den ehemaligen Dienern des 
Staates, die Christen oder vor allem Kleriker geworden waren, was das Pontifikat des 
Siricius vor allem in seinen Anfängen gekennzeichnet zu haben scheint.

Es gibt noch mehr. Andere Texte gleichen Ursprungs erinnern merkwürdigerweise an 
bestimmte Details aus Martins Biographie. Bereits im Jahr 385 schreibt der berühmte Brief 
des Siricius an Himera von Tarragona vor, dass ein „bereits betagter“ Laie, der die 
lobenswerte Absicht hegt, in den „heiligen Dienst“ einzutreten, dies nur tun kann, wenn er 
unmittelbar nach seiner Taufe zum Lektor oder Exorzisten geweiht wurde70. Der bereits 
erwähnte dritte Brief des Siricius warnt vor der voreilige Weihe der Erstbesten als Diakone, 
Priester oder Bischöfe,- ob sie sich nun als solche ausgeben oder, wie sie sagen, Mönche 
sind, - wenn wir keine Informationen über ihre Lebensführung oder ihre Taufe haben“ 71. 
Abschließend wollen wir diesen beiden Texten noch den Hinweis auf den 3. Kanon des 
Konzils von Rom hinzufügen, den Papst Innozenz I., der Nachfolger des Siricius, im Jahr 
404 in einem Brief an Victrice von Rouen schrieb -ein enger Freund Martins, der wie dieser 
vom weltlichen Dienst (und vom Militärdienst) in den Dienst Christi überging 72.

70 SIRIC., epist. 1,14, ML, Bd. 13, c. 1143a (= 3,c. 660 (can. 10) MANSI) (Ich unterstreiche die Begriffe, die direkt 
oder indirekt auf Martin zutreffen): „Auch das inzwischen fortgeschrittene Alter veranlasste ihn zu einer Änderung 
seiner Absichten zum Besseren; er beeilte sich, vom Laien zum heiligen Militärdienst zu gelangen. Auf andere 
Weise wird er die Frucht seines Wunsches nicht erlangen, es sei denn, er schließe sich zum Zeitpunkt seiner Taufe 
sofort den Lektoren oder Exorzisten an ...“. Der Text zeigt, dass die Zeitspanne zwischen Martins Taufe und seiner 
Entlassung (und anschließend seinem Eintritt in den Klerus von Poitiers) - rückwirkend - dazu führt, dass Martin 
gegen die Bestimmungen dieses Dokuments verstößt. Die Fortsetzung zeigt außerdem, dass Hilarius’ Bestreben, 
Martin sehr schnell in seinen Klerus aufzunehmen, die alte Tendenz widerspiegelte, die zu Siricius' Entscheidungen 
in diesem Brief führte. Wir werden die merkwürdige Übereinstimmung von „statim“ in diesem Text mit „nec 
statin“ in der oben zitierten Passage von Sulpicius bemerken (s. oben Fn. 51) - in einem ähnlichen Zusammenhang 
–.

71 SIRIC., epist. 6, 2,4, ML, Bd. 13, c. 1165b (= Bd. 3, c. 668e MANSI): „Es lässt sich nicht abschätzen, wie 
rechtswidrig es ist, dass die Vorbeikommenden – ob sie nun vorgeben es zu sein oder wirklich Mönche sind, wie 
sie sich selbst nennen, deren Leben wir weder kennen noch ihre Taufe, deren Glauben wir weder kennen noch 
beweisen können - nicht bereit sind, sich an den Unkosten zu beteiligen, sondern sich sofort beeilen, entweder 
Diakone zu ernennen oder Priester zu weihen ...“.

72 Epistula Innocentii ad Victricium episcopum Rotomagensem [Brief Innozens’ an Victricius, den 
Rotomagensichen Bischof] ML, Bd. 56, c. 521a (Schreiben vom 404). Zu Victrices Militärdienst vgl. der Lobbrief, 
den Paulinus von Nola im Jahr 399 an ihn richtete: Epist 18, CSEL, Bd. 29.1, S. 128. Die Erinnerung an Kanon 3 des 
Konzils von Rom (zitiert oben Fn. 63) ist in diesem Brief an einen ehemaligen Offizier nicht ohne Reiz.



215

Sicherlich waren alle diese Texte im Bewusstsein der Autoren nicht auf Martin hingerichtet; 
es wäre unvernünftig, etwas anderes zu denken. Alle diese Maßnahmen zielten darauf ab, 
schrittweise Ordnung in das Leben des Klerus zu bringen, dem im vorangegangenen halben 
Jahrhundert der Zugang zu ihm zu unvorsichtig und ohne ausreichende Garantien gewährt 
worden war. Aber das Mindeste, was man sagen kann, ist, dass sie das Ansehen 
derjenigen kaum hätten steigern können, denen der Zugang zu den letztgenannten niederen 
Weihen verwehrt geblieben wäre, wenn sie nun Caesars Dienste hätten verlassen und in 
den Klerus eintreten wollten. Alle diese Texte erscheinen daher als Folge und Ursache 
eines bestimmten psychologischen Klimas, das sie erklären. Auch wenn sich aus den 
Canones „ad Gallos episcopos“ allein nicht ableiten lässt, dass dieses Klima insbesondere 
in Gallien herrschte, ist es angebracht anzuerkennen, dass die Feindseligkeit gegenüber 
Martin, die sich insbesondere in den Jahren um das Jahr 386 entwickelt hatte (in dem er, im 
Jahr des Konzils von Rom, zumindest zum zweiten Mal in die Priscillianisten-Affäre eingriff), 
nur noch zugenommen haben konnte. Diese Feindseligkeit war für Martin umso 
gefährlicher, weil sie, wie Bricius’ Beschimpfung zeigt, es ermöglichte, den ehemaligen 
Soldaten in Widerspruch zum Asketen zu bringen. In dem aufgeheizten Klima der Priscillian-
Affäre konnte sie sogar riskieren, ihn zu Unrecht der Heuchelei zu verdächtigen, indem sie 
in seiner Vergangenheit - mutatis mutandis [nach Änderung des zu Änderden] - Jahre 
suchte, die ebenso zwielichtig waren wie die des Asketen Priscillian: Waren die „actus 
militiae“ (Militärtaten) leichter zu rechtfertigen als die magischen Studien und privaten 
Ausschweifungen des spanischen Asketen, sobald man sich auf den Weg eines Verdachts 
begab, der logischerweise zur Verleumdung führt? 73. 

Sulpicius musste daher an einer zweiten, noch schwierigeren Front kämpfen. Er musste 
sich mit den abfälligen Unterstellungen auseinandersetzen, denen Martin selbst aus der 
asketischen Partei, in der es nicht an Extremisten mangelte, ausgesetzt sein konnte. Um 
seine Verleumdung der Moral Martins während seiner Dienstjahre zu rechtfertigen, stellte 
Bricius im Kontext vor dem von uns zitierten Satz diesem angeblichen Fehlverhalten das 
reine Leben gegenüber, das er seit seinen ersten Jahren im Kloster geführt hatte, und die 
Ausbildung, die er dort von Martin erhalten hatte 74.

73 Wir kommen den Anschuldigungen des Brictius gegen Martin (militiae actibus sorduisse - er hat sich durch 
seine Taten als Militär beschmutzt: oben Fn. 69) näher mit dem Geständnis Priscillians über seine eigene 
Vergangenheit zu Beginn des Liber ad Damasum.[Buch an Damasus], CSEL, Bd. 18, S. 34,20f (Die beiden Worte, 
die mit der Erklärung von Brictius“ übereinstimmen“, sind unterstrichen): „Denn als wir vor einigen Jahren durch 
die Waschung der Wiedergeburt erneuert wurden und den Schmutz weltlicher Taten ablegten, haben wir uns 
ganz Gott hingegeben ...“

74 SVLP. SEV., dial. 3, 15, 4: „Er behauptete, heiliger zu sein, da er von den ersten Jahren an im Kloster unter den 
heiligen Disziplinen der Kirche aufgewachsen war, von ihm selbst erzogen …“



216

In dieser Krise des Stolzes und der Wut brachte Bricius in einer von Leidenschaft 
übertriebenen Form lediglich den Groll der zeitgenössischen Asketen gegen jene zum 
Ausdruck, die sich ihnen erst „iam aetate grandaeui“ [in fortgeschrittenem Alter] 
angeschlossen hatten oder sogar erst, nachdem sie sich in den Dienst des Staates gestellt 
hatten und ihm auch nach ihrer Taufe weiterhin gedient hatten. Gerade in diesem Punkt ist 
es bedenkenswert, dass die Meinung der strengen Asketen mit jener der Bischöfe des 
Konzils von Rom übereinstimmt. Einen Beweis hierfür liefert uns der Brief an Heliodor, in 
dem Hieronymus eine Grabrede auf den jungen Nepotianus hält. Dieser Brief, der im selben 
Jahr abgeschickt wurde, in dem Sulpicius die Vita verfasste, erregt die Aufmerksamkeit 
aller, die sich für dieses Werk interessieren: Die Karriere Nepotians, eines ehemaligen 
Offiziers der Palatingarde, der dann auf dem Weg über die Askese in den Klerus gelangte, 
weist eine kuriose Parallele zu jener Martins auf. Darüber hinaus macht Hieronymus hier im 
Irreal der Gegenwart spöttische Anspielungen auf die hagiographischen Ausschmückungen, 
die er in die Geschichte von Nepotians Dienstjahren einbringen könnte75.

Aber wir müssen das Ende dieser Passage sorgfältig lesen. Hieronymus verurteilt in zwar 
allegorischen, aber dennoch strengen Worten das Zögern derer, die nach ihrer „Bekehrung“ 
zu lange im Dienst der Welt verharren: „Mir missfallen diese Verzögerungen, die 
Unvollkommenheiten im Dienst Gottes darstellen, und ich habe gehört, dass der Hauptmann 
Kornelius – der ein gerechter Mann war, wie ich gelesen habe - sich sofort taufen ließ“ 76. 
Der fragliche Fall ist vielleicht nicht genau der von Martin. Wenn wir das Beispiel des 
Centurions Kornelius wörtlich nehmen, ist es möglich, dass Hieronymus Nepotian vorwarf, 
noch ein Leben unter den Waffen geführt zu haben, als er schon halb konvertiert war, ohne 
sich dennoch dazu entschlossen zu haben, um die Taufe zu bitten. Es ist aber auch 
möglich, dass die Verbindung zwischen dem gewählten Beispiel und dem Gedanken des 
Hieronymus

75 HIER., epist. 60,9, Bd. 3, S. 97 Labourt: „Jemand anderes würde berichten, sage ich, dass sein Körper im Dienst 
des Palastes unter einem Umhang und leuchtendem Leinen von einem härenen Tuch bedeckt wurde, dass er, als 
er vor den Mächten der Welt stand, ein beschmutztes Gesicht mit Wunden trug, dass er unter der Kleidung eines 
anderen immer noch für einen anderen kämpfte, und dass er dafür einen Gürtel hatte, um Witwen, Waisen, 
Unterdrückten und Armen zu helfen“; vgl. andere Parallelstellen vorgestellt unten Fn. 83-85. Ist der bisherige Text 
ein Gewebe ironischer Anspielungen und eingepackt in der Stilisierungstechnik, die Sulpicius ganz am Anfang in 
der Vita Martini eingesetzt hat?

76 Ebd.: „Ich mag die Verzögerungen dieser unvollkommenen Knechtschaft Gottes nicht, und der Hauptmann 
Kornelius, wie ich gerade lese, ein gerechter, wurde sofort getauft.“



217

lockerer ist. Folglich möchte er hier die Unentschlossenheit derjenigen verurteilen, die zwar 
bereits entschlossen sind, Gott zu folgen und ein vollkommenes Leben zu führen, sich 
jedoch nicht schnell genug dazu entschließen, die praktischen Konsequenzen ihrer inneren 
Bekehrung zu ziehen. Man wäre natürlich versucht zu fragen, ob sich diese Verurteilung des 
Hieronymus nicht eher gegen Martin als gegen Nepotian richtet. Aber auch wenn all das, 
was wir als „martin’sche Affinitäten“ dieses Briefes bezeichnen könnten, in den bewussten 
Absichten des Autors objektiv nicht existiert, bringt dieses Urteil dennoch gut den 
persönlichen Standpunkt eines Extremisten des Asketismus zum Ausdruck, der nicht sehr 
nachsichtig ist gegenüber verspäteten Berufungen oder zumindest jenen gegenüber, die 
sich zu langsam bewegen, um sich endgültig und vollständig festzulegen.

Angesichts der Empfindlichkeit des damaligen Episkopats und ebenso der extremen 
Asketen lässt sich besser verstehen, dass der heikelste Teil der Biographie des Bischofs 
von Tours sicherlich der Bericht über seine militärische Karriere war. Wenn wir uns nun 
noch einmal dem Text der Vita zuwenden, werden wir die Kühnheit einer Stilisierung besser 
verstehen, die auf den ersten Blick ziemlich beunruhigend erscheint. Sie gehorcht nicht nur 
den literarischen Mustern der entstehenden Hagiographie und in gewisser Weise auch den 
ästhetischen Ansprüchen einer Gattung. Doch viele der überraschenden Aspekte dieser 
ersten Kapitel finden in den soeben zitierten Texten eine unerwartete Erklärung, wenn nicht 
gar eine Rechtfertigung. Um es besser auszudrücken: Wir beobachten eine einzigartige 
Symmetrie zwischen dem Misstrauen, das sich in den Verboten dieser kanonischen Texte 
widerspiegelt, und der Voreingenommenheit oder dem Schweigen von Sulpicius Severus.

Alles in diesen ersten Kapiteln der Vita scheint darauf abgestimmt zu sein, dass es deutlich 
macht, dass Martin, wenn er ein Soldat war, kein Soldat wie die anderen war. Sulpicius - 
dessen Wortschatz und Vorstellungskraft so oft von Rechtsbildung und -verfälschung 
zeugen77, plädiert hier auf „mildernde Umstände“. Er tut dies mit Einsatz und Geschick, 
manchmal aber auch, zumindest nach unserem modernen Geschmack, mit einer Naivität, 
die wir nicht mehr als Lob verstehen, wenn wir sie als hagiographisch bezeichnen würden. 
Zu diesem Zweck wählte er aus diesem Abschnitt von Martins Leben die Episoden aus, die 
seine Argumentation am ehesten untermauerten, und gab sich mit dieser Auswahl nicht 
zufrieden, sondern stilisierte sie, so gut er konnte. Darüber hinaus genügte es ihm, die 
Fakten sprechen zu lassen, um uns daran zu erinnern, dass die Verantwortlichkeit des 
Jugendlichen zu Beginn dieser Karriere in keiner Weise vorhanden erscheint. Martin war 
nicht nur

77 Wir behalten uns vor, dies in unserem Kommentar zur Vita im Einzelnen darzustellen.



218

das Opfer der gesetzlichen Bestimmungen, die die „Söhne von Veteranen“ zum Militärdienst 
verurteilten, aber selbst als er versuchte, ihnen zu entgehen78, war er das Opfer der 
Unnachgiebigkeit seines Vaters und verließ das zivile Leben in Ketten an den Füßen wie ein 
freiwilliger Deserteur ... Ob Sulpicius dieses Detail hinzugefügt hat oder nicht, dessen 
wahrscheinliche Historizität wir zu zeigen versucht haben, der Leser kann Martin nicht 
länger verdächtigen, dem Einberufungsbefehl in die „bewaffnete Miliz“ ohne Widerstand 
Folge geleistet zu haben.

Nicht zufrieden damit, die Erstverantwortung seines heiligen „Klienten“ aus dem Weg zu 
räumen, betont Sulpicius, dass Martin nach seiner Taufe „allerdings nicht sofort auf seine 
militärische Laufbahn verzichtete, da er sich schließlich von den Bitten seines Tribuns 
überzeugen ließ“, der „versprach, am Ende seiner Dienstzeit der Welt zu entsagen“79. Martin 
war gezwungenermaßen Soldat, als er noch nicht getauft war, und so wird Martin „iam 
fidelis“ [bereitss gläubig](so die Formulierung der Canones an die Bischöfe Galliens) in der 
Armee verbleiben … aus apostolischer Sorge. Es handelte sich um einen Fall höherer 
Gewalt, den das Konzil von Rom im Jahr 386 bei der Abfassung seines 3. Canons nicht 
vorhergesehen hatte, dem es vor allem darum ging, die Neugetauften aus den 
„korrumpierenden“ Kreisen des Staatsdienstes und der Armee herauszureißen. Durch eine 
überraschende Umkehrung der jeweiligen Positionen war es hier der Asket Martin, der, 
zumindest laut Severus, von diesem Moment an auf sehr moderne Weise die Notwendigkeit 
erkannte, seine Umgebung nicht zu verlassen, um sie erfolgreich zu evangelisieren, 
während Siricius und seine Kollegen durch eine so radikale Maßnahme wie dieser dritte 
römische canon dazu beitrugen, die Präsenz der Christen in der Welt der beiden „Milizen“ 
[Dienste] ernsthaft zu schwächen. Ob Sulpicius die römische Entscheidung von 38680 
kannte oder nicht, man wird anerkennen, dass die Vita im Bemühen, die streng religiösen 
Gründe zu benennen, aufgrund derer Martin nicht

78 Mit der Komplizenschaft seiner Mutter? Wir erinnern uns, dass es Martin, der bereits ein Exorzist war, nach 
seiner Rückkehr zu seinen Eltern gelang, sie zu bekehren, während sein Vater Heide blieb; SVLP, SEV., Mart. 6.3: 
„So befreite dann Martin, wie er sich in Herz und Sinn vorgenommen hatte, seine Mutter vom Irrtum der 
heidnischen Religion, der Vater aber blieb diesem Übel verhaftet.“

79 Ebd. 3,5: „Er schied nicht sofort aus der Armee aus, sondern ließ sich von den Bitten seines Tribunen erweichen, 
dem er in vertrauter Kameradschaft verbunden war. Denn er versprach, dass er nach Ablauf seiner Dienstzeit sich 
aus der Welt zurückziehen würde“.

80 Wenn wir die sehr genaue Aufmerksamkeit berücksichtigen, die Sulpicius der Geschichte seiner Zeit in der 
Chronik widmet, andererseits seine engen und kontinuierlichen Beziehungen zu den monastischen und klerikalen 
Kreisen von Aquitanien und sogar Italien (vgl. seinen regelmäßigen Briefwechsel mit Paulinus), werden wir nicht 
zögern, es als sehr wahrscheinlich zu betrachten, dass er die Dekretalen von Siricius und die Entscheidungen des 
Konzils von Rom kannte: „Sulpicius hat die Augen weit offen und nimmt mit Leidenschaft an den großen 
Ereignissen der Geschichte ebenso teil wie an den kleinen Streitereien der Bischöfe“, schreibt J. BERNAYS (a.a.O 
Fn. 18), S. 129 mit Schärfe.



219

unmittelbar nach seiner Taufe die Armee verließ, geht genau auf den Einwand ein, den 
seine Gegner aufgrund dieser neuen Bestimmungen gegen ihn erheben könnten.

Es blieb nur noch, Martins späten Demission dadurch zu entschuldigen, dass man ihn durch 
einen Eklat aus der Armee ausscheiden ließ, natürlich auf geistlicher Ebene. Zu diesem 
Zweck projizierte Sulpicius das klassische Schema der „Leidensgeschichten der 
Soldatenmärtyrer“ auf die Szene, deren Erfolg bereits Ende des 4. Jahrhunderts beachtlich 
war. Andererseits konzentrierte er, als er etwa dreißig Jahre nach dem Tod Julians (363-
396) schrieb, auf die Person des 25-jährigen jungen Cäsars all die Grausamkeit, die die 
Christen dem Apostaten als Verfolger später zugeschrieben haben; oder einfacher gesagt, 
das, was die traditionellen Konventionen der Übungsthemen der Schule der Rhetorik dem 
„tyrannus“ zuschrieben81. Durch diese raffinierte Inszenierung verwandelte sich eine 
„missio“, die durchaus alltäglich und banal hätte sein können, in eine glorreiche Szene, die 
von der wachsenden Popularität epischer Leidensgeschichten in der zeitgenössischen 
Literatur profitierte. Martin, ein Soldat wider Willen, ein Veteran aus apostolischen Gründen, 
beendet seinen Dienst mit dem prestigeträchtigen Heiligenschein eines „Soldatenmärtyrers“ 
nach der Mode des 3. Jahrhunderts: Sulpicius stellt ihn damit auf die gleiche Stufe wie 
Maximilian von Theveste, den Zenturio Marcel von Tanger oder den Veteranen Typasius 
von Mauretanien, der ebenfalls ein donativum ablehnte, indem er sich am Vorabend einer 
Schlacht zum Soldaten Christi erklärte.82

Um dieses Triptychon zu vervollständigen, und als ob er gewollt hätte, dass Martins 
Biografie genau auf die Unterstellungen der „Canones an die Bischöfe Galliens“ eingeht,

81 Julian wird im Mart. 4,4 ausdrücklich mit dem Begriff „tyrannus“ bezeichnet. Wir lesen diesen Satz, der den 
Kontroversen und Ratschlägen Senecas der Ältere würdig ist: „Dann brüllte der Tyrann tatsächlich gegen diese 
Stimme an und sagte…“ Ich werde woanders genauere Beweise beibringen.

82 Vgl. Text der Passio des Veteranen Typasius in AB, Bd. 9, 1890, S. 117-118, wo wir noch weitere 
bemerkenswerte Parallelen zur Szene von Sulpicius beobachten können. Die drei erwähnten Märtyrertode fanden 
zwischen 295 und 304 statt, aber wir wissen, dass ihre Leidensgeschichten viel spätere Werke sind: Die des 
Veteranen Typasius wird von P. MONCEAUX, Histoire littéraire de l’Afrique chrétienne [Literarische Geschichte des 
christlichen Afrika], Bd. 3, Paris, 1905, S. 126, genau datiert in die Zeit des heiligen Augustinus. Dies bedeutet, 
dass sie deutlich zeitgenössisch sein könnte mit der Abfassung der Vita, und dass die mündlichen oder 
schriftlichen Überlieferungen, die der Niederschrift der aktuellen „Passion“ vorausgingen, sicherlich älter sind. Zu 
Maximilian de Théveste und Marcel de Tanger, vgl. P. MONCEAUX, ebd., S. 117-118. Zusätzlich zu den klassischen 
Werken von P. H. DELEHAYE über die Entstehung „literarischer Leidensgeschichten“ werfe man einen kurzen Blick 
in die Berichte über das Martyrium von Soldaten im Westen im Kapitel „Christliche Soldaten und Militärheilige“ im 
Buch von J. M. HORNUS, Evangile et labarum [Evangelium und Labarum], Genf Paris, 1960, S. 95 f. Die 
Perspektive des Autors, der alle diese Texte als ideologische Dokumente verwendet, ist nicht die unserer 
Untersuchung. Wir werden jedoch für die Tatsache sensibilisiert, dass die Berichte von Sulpicius über Martins 
Demissionierung und von Paulinus von Nola über die des Victricius – die noch dramatischer und romantischer sind 
– in diesem Kapitel in perfekter literarischer Kontinuität mit den oben vorgestellten afrikanischen Dokumenten 
erscheinen.



220

hat Sulpicius das mehr als vorbildliche, erbauliche Verhalten Martins gegenüber seinen 
Dienstkameraden gezeigt. In seiner Antwort vermutete Siricius „Gewalt“ und 
„Ungerechtigkeit“ im Dienst der „Gier“. Sulpicius hebt bei Martin, dem Soldaten, „eine große 
Güte, eine erstaunliche Nächstenliebe und vor allem eine übermenschliche Geduld und 
Bescheidenheit“ hervor 83. Mit Begriffen aus dem Evangelium zählt er seine „Werke“ der 
Nächstenliebe gegenüber den „Unglücklichen“, den „Bedürftigen, den Zerlumpten“ auf und 
zeigt schließlich seine Uneigennützigkeit, indem er klarstellt, „dass er von seinem Sold nur 
so viel zurückbehielt, wie er täglich zum Essen brauchte“ 84. Die Szene mit dem armen 
Mann von Amiens und dem geteilten Mantel vervollständigt diese Demonstration in der Art 
eines Exemplums eines antiken Plädoyers (siehe Karl Ernst Georges, Lateinisch-Deutsches 
Handwörterbuch, Hannover und Leipzig 1909, S. 1039: „wenn ein historisches oder 
erdachtes Faktum zum Beweis angeführt wird“ zur Erklärung eingefügt von Reuter). Das 
populärste Bild der gesamten Martinischen Ikonographie ist zunächst einmal als besonders 
bedeutsames Stück der von Sulpicius zusammengestellten „Verteidigungsakte“ anzusehen 
85.

Martin wird also als Opfer dargestellt: Opfer des kaiserlichen Gesetzes und seines Vaters 
vom Augenblick seiner Einberufung an, Opfer der Grausamkeit eines Verfolgers anlässlich 
seines Ausscheidens. Diese tendenziöse Darstellung ermöglicht es uns vielleicht, den Satz 
besser zu verstehen, in dem Sulpicius die verschiedenen Stationen der Militärkarriere 
skizziert,

83 SVLP. SEV., Mart. 2,7: „Er brachte seinen Mitsoldaten gegenüber viel Güte entgegen und bewundernswerte 
Nächstenliebe, seine Geduld und Demut überstiegen menschliches Maß.“

84 ebd. 2,8: „Er stand nämlich den Notleidenden bei, half den Elenden, speiste die Bedürftigen, kleidete die 
Nackten und behielt von seinem Militärsold für sich nur so viel zurück, wie er zum täglichen Leben brauchte.“ 
Man wird diesen Text neben die oben (Nr. 75) zitierte Persiflage von Hieronymus legen, aber auch neben die 
Fortsetzung des gleichen Briefs, wo Hieronymus übergeht zu einem Loblied auf Nepotians Werke der 
Nächstenliebe, als er in das zivile Leben zurückgekehrt war, z.B. ep. 60,10, S. 97,20 Labourt: Was auch immer er 
an Militärersparnissen hatte, gab er für die Armen aus...“ usw.

85 Man wird natürlich auch HIER., epist. ebd. S. 97,24 hinzuziehen: „Außer einer billigen Tunika und einer 
ähnlichen Bekleidung, die nur den Körper bedeckte, um die Kälte fernzuhalten, behielt er nichts weiter für sich.“



221

insbesondere – wenn wir drei Phasen annehmen – das eigenartige Schweigen Sulpicius’ 
gegenüber Konstantin. Das ausdrückliche Eingeständnis, dass Martin unter Konstantin 
gedient hatte, würde in der Tat einen Misston in diese Darstellung einbringen. Das 
legendäre Bild der siegreichen Truppen an der Milvischen Brücke, die im Zeichen Christi der 
Sache Gottes dienten, wäre für Martin günstig gewesen, doch hätte er doch dann zu lange 
nach der Herrschaft Konstantins gedient, so dass dieses Argument mehr Nachteile als 
Vorteile bieten würde. Erstens bestünde die Gefahr, dass die von Sulpicius gewählte These, 
Martin als Opfer darzustellen, geschwächt wird. Aus dieser Sicht war es angemessener, nur 
daran zu erinnern, dass er gezwungen war, unter dem Oberbefehl zweier Verfolger des 
nicänischen Glaubens zu dienen: des Arianers Constantius und des späteren Apostaten 
Julian. 86 Vor allem aber bestand bei der Erwähnung Konstantins die Gefahr, die 
Aufmerksamkeit auf die Tatsache zu lenken, dass Martin seinen Dienst in der römischen 
Armee mehr als sechzig Jahre vor der Vita angetreten hatte und dieser Dienst folglich viel 
länger gedauert hatte, als Sulpicius zugeben wollte. Deshalb war es wichtig, zumindest in 
der Vita 87 keine Hinweise zu hinterlassen, die der bewussten Verkürzung dieser Jahre auf 
ein Fünftel ihrer tatsächlichen Dauer widersprachen.

Diese Reduzierung macht offensichtlich nur im Gesamtkontext des Plädoyers und in dem 
Klima, das wir zu definieren versucht haben, Sinn. Da die normale Dienstzeit 24 oder 25 
Jahre beträgt, war es zudem erforderlich, dass die von Severus gewählte Zahl ein 
Mindestmaß an Plausibilität aufwies. Einige Texte legen nahe, dass diese 5 Jahre ein 
Minimum waren. Am Ende dieser Periode war es für die Söhne der Kurialen, die in die 
Armee eingetreten waren, tatsächlich möglich, den erblichen kommunalen Aufgaben zu 
entgehen 88. Wir können daher 

86 Die Formel „militare sub“ (dienen unter) erinnert an „pati sub“ (leiden unter), tatsächlich ist diese Konstruktion 
aber in der lateinischen Geschichtsprosa üblich, um den Gedanken des „Dienens unter“ einem bestimmten 
Führer“ auszudrücken: vgl. z.B. LIV. 29,1,22: „unter Herzog Marcello zu dienen“. 
87 Die Perspektive der Dialoge ist anders. Sie wurden zu einem späteren Zeitpunkt verfasst und betreffen nur 
Martins Handlungen nach seiner Bischofszeit. Sulpicius wollte deshalb nicht das Risiko eingehen, dass seine 
Chronologie von Martins Jugend in Zweifel gezogen würde. Es erscheint uns falsch, mit J. ZEILLER, a. a. O. (siehe 
oben, Fn. 3), S. 198, Fn. 1, dass nur die Vita „einen historischen Anspruch“ erhebt. Die Daten der Dialoge über 
Martin und die Priszillianaffaire erscheinen uns von einer im Allgemeinen strikten Kohärenz. Dagegen und trotz 
allem Anschein sind die „Behauptungen“ der Vita eher literarisch als historisch.
88 Das Gesetz über die historischen Steuerprivilegien der ehemaligen „Ripenses“, oben genannt unter Fn. 46, 
scheinen einen Standard von 24 Jahren zu implizieren, aber wir haben gesehen, dass sie ausdrücklich den Fall von 
jenen nennen, die den Dienst nach 15 Jahren verließen. Zur Aufhebung der Erbpflichten der Söhne von Kurialen 
nach fünfjähriger Dienstzeit in der Armee vgl. COD. Theod. 12,1,38 (346) und 7,1,6 (373), hervorgehoben von C. 
JULLIAN, in REA, Bd. 12, 1910, S. 265, Fn. 2, in der auch die „Mindestvergütung von 5 Jahren für Protektoren“ 
aufgeführt ist, und er kommt zu dem Schluss: „Es wäre möglich, dass das Gesetz ihn zu diesem Minimum von 5 
Jahren verpflichtet hat. Jullian glaubte, damit Sulpicius’ Text zu rechtfertigen, ohne die Realität der fünf 
Dienstjahre in Frage zu stellen; aber diese Argumentation kann auch verwendet werden, um Sulpicius’ Sorge um 
die Plausibilität seiner „Reduzierung“ zu rechtfertigen.



222

annehmen, dass Sulpicius Martins Dienst auf das mit dem zeitgenössischen Brauch zu 
vereinbarende Minimum reduzierte und sich klar den geltenden gesetzlichen Bestimmungen 
seiner Zeit anpasste. Auch hier scheint der Jurist im Dienste des Rechtsanwalts zu stehen.

* * *

Diese historische und rechtliche Anforderung scheint dennoch nicht die einzige gewesen zu 
sein, die Sulpicius bei seiner Wahl leitete. Dabei ist zu beachten, dass diese 5 Jahre der 
Lücke zwischen Martins 15 und 20 Jahren entsprechen. Diese Beobachtung führt uns daher 
zurück zur Untersuchung der fünf Passagen, in denen Sulpicius in gewisser Weise Bilanz 
über die innere Entwicklung seines Helden zieht, genauso wie die Anekdoten über seine 
frühen Jahre: im Alter von 10, 12, 15, 18 und 20 Jahren. Die Untersuchung dieser Zahlen 
als solche lenkt unsere Suche auf einen besonderen Typ der Stilisierung, der mit 
Spekulationen verknüpft ist, die den Alten und insbesondere den späteren Autoren am 
Herzen lagen: jene, die die Symbolik der Zahlen zum Gegenstand haben, denen die 
Griechen den Namen Arithmologie gegeben hatten 89. Diese kuriose, eher poetische als 
wissenschaftliche Disziplin war nicht das alleinige Privileg der heidnischen Antike geblieben. 
Dies wird uns wahrscheinlich dabei helfen zu verstehen, warum Sulpicius mehrere dieser 
fünf bemerkenswerten Altersangaben für den jungen Martin festlegte, vorausgesetzt, wir 
betrachten zu Beginn die verschiedenen Bereiche der Arithmologie und die 
Wahrscheinlichkeit, mit der Sulpicius sie kannte und anwandte. Es gab bereits eine lange 
Tradition zur Altersverteilung im menschlichen Leben. Sie ging auf den Pythagoräismus 
zurück, war im lateinischen Bereich durch Varro und Censorinus vertreten und wurde als 
reiche Ernte eingebracht

89 Zur Arithmologie in der christlichen lateinischen Literatur verweisen wir auf den Text und die bibliographischen 
Angaben in unserem Kapitel „Von der Arithmetik zur Arithmologie“ in Isidore de Séville et la culture classique 
dans l‘Espagne wisigothique [Isidor von Sevilla und die klassische Kultur im westgotischen Spanien], Paris, 1959, 
Bd. 1, S. 369 f.



223

den Abhandlungen über Arithmologie der Neuplatoniker des 4. Jahrhunderts, wie die 
Theologumena arithmeticae [Arithmetische Theologumena] von Iamblichus90.

Aber diese griechischen Traditionen drangen schon früh in das Christentum ein, nachdem 
die heilige Arithmologie in den Büchern des Alten Testaments eine wichtige Rolle gespielt 
hatte91. An diese jüdisch-christlichen und biblischen Traditionen konnte sich Sulpicius also 
stärker erinnern, als er versuchte, die Biografie seines Helden in dessen entferntesten und 
daher dunkelsten Jahren zu stilisieren. Schließlich könnten neben diesen streng 
arithmologischen Einflüssen zwei andere Traditionen dem Juristen und Asketen Sulpicius 
die Wahl bestimmter Altersstufen nahegelegt haben: die des römischen Rechts, das 
beispielsweise darauf achtete, den Übergang von der Minderjährigkeit zur Volljährigkeit 
festzulegen; aber auch die der klösterlichen Bräuche. Zu diesem letzten Punkt ist es 
angebracht, bestimmte Angaben aus Hieronymus’ Korrespondenz hervorzuheben, in der es 
um Kinder geht, die von klein an von den Eltern dem asketischen Leben geweiht wurden, 
die es selbst angenommen hatten. Man sollte auch bedenken, dass es eine von Sulpicius’ 
Ambitionen ist, in Martin – wie bestimmte Passagen der Dialoge ausdrücklich zeigen – den 
Antonius des Westens zu zeigen. Daher werden bestimmte Daten aus dem Leben des 
Antonius bzw. bestimmte literarische Schemata aus dem Werk des Athanasius auf die 
Geschichte von Martins Kindheit projiziert. Dieses spezielle Problem geht zweifellos über 
den Rahmen unserer Untersuchung hinaus, ist aber für uns insofern von Interesse, als 
dieser Einfluss auch auf dem Gebiet der „Stilisierung der Lebensalter“ zu spüren ist. 

Die erste genaue Angabe, die auf Martins Geburt folgt, erfolgt im Alter von 10 Jahren: „Er 
war 10 Jahre alt, als er gegen den Willen seiner Eltern Zuflucht in der Kirche suchte und 
darum bat, Katechumene zu werden“.92

90 Ergänzend zur im Werk zitierten Bibliographie aufgeführt unter der vorhergehenden Fußnote, verweisen wir 
hinsichtlich der Überlieferungen zu den Lebensaltern genauer auf G. HOEHN, a. a. O. (siehe oben, Fn. 41); und P. 
BOLL, Die Lebensalter, Ein Beitrag zur antiken Ethologie und zur Geschichte der Zahlen, in NJKA, Bd. 31, 1913, S. 
89 f. Hoehns Arbeit präsentiert, S.46 f, eine interessante Anthologie wichtiger Texte zum Thema.

91 Guter Überblick in J. J. von ALLMEN, Vocabulaire biblique, [Biblisches Vokabular] Neuchâtel Paris, ohne Jahr 
(1956), Artikel Nombres, S. 208-210; ausführlichere Studie von H. LESÊTRE, Artikel ebd., im Dictionnaire de la 
Bible [Wörterbuch der Bibel], Bd. 4.2, 1928, c. 1687 f (Die historischen und mystischen Zahlen der Bibel) und 1692 
f. (Symbolik der Zahlen).

92 SVLP. SEV., Mart. 2,3: „So suchte er denn als Zehnjähriger gegen den Willen seiner Eltern in einer Kirche 
Zuflucht und verlangte, als Katechumene aufgenommen zu werden.“ Ein frommes Bild? Oder frühreif, - so wie wir 
es bei anderen großen Spirituellen konstatieren? Also beziehen wir uns auf die Kindheitserinnerungen, die die 
heilige Teresa von Avila im ersten Kapitel des Libro de la Vida hervorruft.



224

In der griechischen Arithmologie ist die Zahl 10 die Zahl der Vollkommenheit. Diese 
Eigenschaft ist auf Lateinisch von Vitruv bis Isidor von Sevilla bezeugt und wird im 4. 
Jahrhundert von Chalcidius in seinem Kommentar zum Timaios wieder aufgegriffen; in der 
Bibel ist 10 „vor allem eine runde Zahl“ und scheint in der hebräischen Tradition kein 
„symbolisches“ Alter dargestellt zu haben93. Wenn das Leben des Antonius auch die 
moralischen und spirituellen Qualitäten seines Helden aus dessen frühen Lebensjahren 
hervorhebt, so hat Athanasius die vage Angabe der „Kindheit“ ohne nähere Angabe in 
einem numerisch spezifizierbaren Sinn verstanden. Doch eine Passage aus dem 384 
verfassten Brief an Marcella „über das Leben Asellas“ eröffnet konkretere Perspektiven. Er 
vermutet, dass in bestimmten westlichen Familien, die sich der Askese verschrieben hatten, 
der Brauch eingeführt worden war, Kinder nach Vollendung von zehn Jahren dem 
vollkommenen Leben zu weihen: „Noch in Kindergewänder gekleidet, wird sie, kaum das 
zehnte Jahr vollendet, der Ehre der künftigen Seligkeit geweiht “ 94. Wir haben bereits die 
freundschaftlichen Beziehungen erwähnt, die Hieronymus und seine römischen Freunde mit 
den asketischen Kreisen Aquitaniens verbanden. 95 In seinem Kommentar zu Ezechiel - aus 
dem Jahr 406, etwa zehn Jahre nach der Abfassung der Vita durch Sulpicius, - spricht 
Hieronymus von ihm als von einem alten Freund: „unser lieber Severus, im Dialog, dem er 
den Namen Gallus gab, ...“ 96. Wir können daher annehmen, dass Sulpicius wahrscheinlich 
den Brauch der Kinderweihe im Alter von 10 Jahren kannte und ihn hier auf Martins Kindheit 
übertrug. Er passte damit die Darstellung seiner spirituellen Frühreife dem Geschmack der 
Zeit an, in der Abfolge der asketischen Gewohnheiten 

93 VITR., 3,1,5: „Die Alten hatten als die vollkommene Zahl festgelegt, die zehn genannt wird; CHALC., Komm. in 
Tim. 35: „Zehn ist die perfekte Zahl.“ Der biblische Wert, definiert von J. J. von ALLMEN, ebd. (oben Fn. 91), p. 
208,6. Zusammenfluss beider Traditionen, bei ISID., lib. num. [Buch der Zahlen] 11, de denario numero, 55, ML, 
Bd. 83, c. 190c: Sie ist in den Heiligen Schriften legitim, ebenso wie die siebte, die bald die Vollkommenheit 
bedeutet, bald das Ganze offen demonstriert; und ebd. 60, c. 19.: „Der Denar (was zehn enthält) ist perfekt und 
endgültig.“

94 HIER., epist.. 24,2, Bd.2, S. 11,13 Labourt: „Noch in die Tücher der Kindheit gehüllt, kaum älter als zehn Jahre, 
wird ihr die Ehre zukünftiger Seligkeit zuteil“. Der Herausgeber kommentiert in der Fußnote: Ihre Eltern haben sie 
ewiger Keuschheit geweiht.“

95 Vgl. oben S. 210 und Fn. 57

96 HIER., in Ezech. 11.36, ML, Bd. 25, c.339b: „Und vor kurzem unser Severus, dem er in einem Dialog den Namen 
Gallus gab.“ (um eine Passage zu beenden, in der unter anderen Autoritäten, Tertullian, Lactantius und Victorinus 
von Pettau zitiert werden).



225

wie der arithmologischen Traditionen.97

Die zweite Etappe des geistlichen Werdegangs Martins wird von Sulpicius auf das Alter von 
12 Jahren datiert: „Schon bald hatte er sich mit bewundernswerter Hingabe ganz dem 
Dienst fürGott gewidmet, und schon mit 12 Jahren sehnte er sich nach der Wüste, und er 
hätte sich diese Sehnsucht erfüllt, wenn ihn nicht sein junges Alter daran gehindert hätte.“ 
98. Die Berufung zum Einsiedler in Pavia im Jahr 328? Es stimmt, dass Antonius zu dieser 
Zeit über 70 Jahre alt gewesen sein muss und sein Ruf in Ägypten bereits groß war. Doch 
kam Athanasius im Jahr 335 nicht zum ersten Mal in den Westen, und zwar nicht nach 
Pavia. Dass ein Sohn von Heiden, der der Kirche noch fremd war, dort die ersten Anzeichen 
seiner Berufung zum Einsiedlerseingespürt haben sollte, ist etwas schwer zuzugeben, 
insbesondere in einer so „technischen“ Form. Doch das für die Darstellung dieser etwas 
anachronistischen Berufung gewählte Zeitalter selbst ist aufschlussreich für die von 
Sulpicius vorgenommene Stilisierung.

Nicht nur ist die Zahl 12 gemäß der säkularen Tradition und aufgrund der besonderen Art 
ihrer Zahlenstruktur eine „mehr als vollkommene“ Zahl, wie Isidor von Sevilla es noch sagen 
wird99 - und die monastische Berufung der 12-Jährigen stellt im Vergleich zur christlichen 
Berufung der 10-Jährigen einen höheren Grad der Vollkommenheit dar.- Aber vor allem 
diese Zahl und genauer dieses Alter erscheinen in den jüdisch-christlichen und asketischen 
Traditionen bevorzugt.

97 Was die Weihe von Asella betrifft, so kann man sich fragen, was den Grund für die Festlegung auf 10 Jahre 
darstellte. Kann man sich einen Einfluss weltlicher Traditionen auf die Vollkommenheit der Zahl 10 vorstellen, der 
durch die Qualität dieser Zahl in der biblischen Tradition noch verstärkt wurde? Als Hinweis darauf, wie 
wahrscheinlich dieser alte Gebrauch einer Art „Opfergabe“ im Alter von zehn Jahren war, verweisen wir auf zwei 
zweifellos viel spätere Konzilskanones: Im Westen Kanon 17 des Konzils von Agde, das im Jahr 506 einberufen 
wurde: „Minori aetate in monasterio non accipiantur nisi de annis decem aut duodecim, qui et nutriri non egeant 
et cauere nouerint culpas“ (In jüngerem Alter sollten sie nicht ins Kloster aufgenommen werden, es sei denn, sie 
sind zehn oder zwölf Jahre alt, müssen nicht gefüttert werden und wissen, wie man Sünden vermeidet.); im Osten 
Kanon 40 des Konzils „in Trullo“ aus dem Jahr 592: „Qui ergo monachicum iugum ist subiturus, ne sit minor quam 
decem annorum natus“ (Wer sich also dem klösterlichen Joch unterziehen soll, sollte nicht jünger als zehn Jahre 
alt sein). Diese beiden Belegstellen sind zusammengetragen von L. THOMASSIN, Ancienne et nouvelle discipline de 
l‘Eglise…[Alte und neue Disziplin der Kirche], Bd 1, 1678, S. 136f

98 SVLP. SEV., Mart.2,4: „Als er zwölf Jahre alt war, brannte er darauf, Einsiedler zu werden, und hätte seinen 
Wunsch auch in die Tat umgesetzt, wenn ihn nicht sein zartes Alter ihn daran gehindert hätte.“ 

99 ISID., lib. num. 13,65, ML, Bd. 83, c. 192c (am Ende der Demonstration seiner arithmetischen Vollkommenheit): 
„tali ergo ratione plus quam perfectus habetur“ [Aus diesem Grund gilt sie als mehr als perfekt]. Isidor übernimmt 
diese Demonstration aus der Stadt Gottes: vgl. Referenz in Isidor von Sevilla ..., (zitiert oben, Fn. 89), Bd. 1. S. 383, 
Fn. 2 und 385-386



226

In der Bibel ist sie „die Zahl schlechthin des Israel Gottes, die Zahl der Erwählung“ 100. 
Besser noch: Im Neuen Testament ist es das Alter der Tochter des Jairus, als sie von 
Christus auferweckt wird; es handelt sich vor allem um das Alter, in dem Jesus seine 
Sendung beginnt, lange vor seinem öffentlichen Leben, als er die Fragen der 
Schriftgelehrten im Tempel von Jerusalem beantwortet. 101 Die zeitgenössische asketische 
Tradition betrachtete dieses Alter, dem Vorbild Christi folgend, als den Zeitpunkt, in dem das 
Kind empfänglich war, in ein Leben des persönlichen und vollständig angenommenen 
Glaubens einzutreten. In der Tat setzt Hieronymus’ Brief über das Leben Asellas, nachdem 
er, wie Sulpicius es bei Martin getan hat, eine erste Etappe mit zehn Jahren markiert hat, 
seinen biografischen Bericht mit der Markierung einer zweiten Etappe mit zwölf Jahren fort: 
„Ich komme zu dem Schluss, dass sie nach ihrem zwölften Lebensjahr durch ihren eigenen 
Schweiß wählte, annahm, behielt, begann und vollendete.“ 102 Aus dem folgenden Kontext 
geht hervor, dass Hieronymus mit diesem Entwurf eine Lebensweise meint, die der 
asketischen professio entspricht: äußerste Bescheidenheit in Kleidung und Ausstattung, 
Fasten, Wechsel zwischen Handarbeit, Gebet, Psalmodie und heiliger Lesung 103. Wir 
müssen uns also noch einmal auf die in westlichen, genauer gesagt römischen asketischen 
Kreisen etablierten Bräuche beziehen, um zu erklären, dass Severus die zweite Phase von 
Martins spirituellem Leben auf das Alter von 12 Jahren ansetzt und dass er zeigt, dass sein 
Held in diesem Alter vom Ruf des Eremitenlebens ergriffen wurde.104

100 J. J. Von ALLMEN, a.a.O. (oben Fn. 91).

101 Lukas 2,47.

102 HIER., epist. 24,2, Bd. 2, S. 11,19 Labourt: Ich komme zu dem, was sie nach zwölf Jahren mit ihrem eigenen 
Schweiß erwählte, ergriff, festhielt, begann und vollendete“. Wir haben gesehen, dass das Konzil von Agde (oben 
Fn. 97) merkwürdig hin und her schwankt zwischen 10 und 12 Jahren als Alter für die Hingabe von Kindern in ein 
Kloster.

103 HIER., epist. 24,3f. Der Kontext zeigt, dass Asella in ihren Fünfzigern war, als Hieronymus seinen Brief schrieb: 
ebd. 4, S. 42.24, „So erreichte sie das fünfzigste Lebensjahr…“; Dies legt ihre Weihe im Alter von 10 Jahren um das 
Jahr 344 und ihre Profess im Alter von 12 Jahren um das Jahr 346 fest. Dies steht im Einklang mit dem Datum der 
ersten beiden Exilzeiten des Athanasius im Westen. Das ist aber auf jeden Fall mindestens fünfzehn Jahre nach 
Martins 12. Geburtstag.

104 Unsere Vorbehalte gegen die Historizität dieser Einsiedlerberufung Martins werden durch die teilweise 
Parallelität verstärkt, die hier zwischen dem Text von Sulpicius „eremum concupiuit“ (er wollte Eremit werden), 
und der Beschreibung der geistlichen Inbrunst des Antonius durch Athanasius festgestellt werden kann: vgl. in der 
Übersetzung des Lebens des Antonius von Evagrius, I, MG, Bd. 26, c. 840: „Und als er noch ein Junge war,…
brannte er vor Verlangen, wie es über Jakob geschrieben steht, und lebte unschuldig zu Hause“. Sulpicius 
erscheint hier als Rivale von Athanasius: Er startet eine Art von geistlichem Wettkampf zwischen Martin und 
Antonius und scheint seinem Leser folgende Idee zu suggerieren: Antonius’ Kindheit war erbaulich, aber Martin 
verspürte den Ruf zur Anachorese (zum Einsiedlersein) noch früher als er.



227

In keiner der von uns erwähnten Traditionen scheint hingegen die Zahl 15 oder das Alter 
von 15 Jahren Gegenstand besonderer Aufmerksamkeit gewesen zu sein. Vergleicht man 
diese Beobachtung mit den für die ersten beiden Zahlen (10 und 12) erhaltenen 
Ergebnissen, aber auch mit den für die Historizität günstigen Indizes, die wir rund um das 
Datum und das Alter von Martins Eingliederung ins Heer 105 gesammelt haben, so scheint 
es, dass dieses „Faktum des Nichts“ in Bezug auf Symbolik oder rituelle Gebräuche 
zumindest das Interesse eines negativen Gegenbeweises darstellt. Es liefert einen 
zusätzlichen Hinweis zur Bestätigung der Authentizität der Episode bis hin zu ihrer 
Zahlenangabe. Dem können noch zwei weitere Hinweise hinzugefügt werden. Zunächst 
einmal ist da die Tatsache, dass eine antike römische Tradition den Beginn der 
Adulescentia (die in Rom in ausgeprägter Weise den Beginn des „wehrfähigen Alters“ 
kennzeichnet) auf 15 Jahre festlegt: Dies ist von Censorinus unter Berufung auf Varro 
bezeugt und ist auch in der Benediktregel106 noch bezeugt. Andererseits wissen wir, welche 
Bedeutung der als Indiktion bezeichnete Zeitraum von 15 Jahren im Steuersystem, aber 
auch in der Zivilrechnung des 4. Jahrhunderts hatte. Hätte er nicht auch als Einheit der 
Militärorganisation107 dienen können?
Sogar das Fehlen heidnischer oder jüdisch-christlicher Symbolik für das Alter von 18 
Jahren. Wir müssen uns darauf beschränken, festzustellen, dass dieses Alter für die 
römischen Juristen als das der „plena pubertas“108 (volle Pubertät) gilt.

105 oben S. 201 f und Fn. 31.

106 CENS. de die natali, 14,2: [„Varro glaubt, dass die fünf Altersstufen gleichmäßig verteilt sind, jede außer der 
letzten, jeweils für 15 Jahre. Und so werden diejenigen, die auf der ersten Stufe sind, als Kinder (pueri) bezeichnet, 
weiI sie rein (puri), d.h. impubes (unreif) sind. Auf der zeiten Stufe bis zum 30. Jahr werden sie adulecentes vom 
Beginn ihrer Jugend an genannt.] Die Regel des heiligen Benedikt legt das Ende der Kindheit noch immer mit 15 
Jahren fest: BENED., reg. 70, S. 97 SCHMITZ: „Bei Kindern bis zum Alter von 15 Jahren sollte die Sorgfalt der 
Disziplin und die Aufsicht in der Verantwortung aller liegen“. Schließlich erfolgte in diesem Alter im Allgemeinen 
auch das Anlegen der männlichen Toga. Zu alledem vgl. Fr. BOLL, a.a.O. (oben Fn. 90), S. 126 f

107 Da aus der kaiserlichen Gesetzgebung hervorgeht, dass den Veteranen und ihren nahen Angehörigen ein 
kompliziertes System von Steuerbefreiungen auf der Grundlage ihrer tatsächlichen Dienstzeit gewährt wurde, 
wäre die Frage angebracht, ob die Indiction [Aufnahme ins Heer] nicht eine praktische Grundlage dafür geboten 
hätte, die Aushebungen für bestimmte Wehrpflichtige auf 15 Jahre zu fixieren. Leider steht die Chronologie 
Martins im Widerspruch zu dem, was wir über die frühen Perioden der Indiction wissen. Unabhängig davon, ob 
die erste im Jahr 297 oder 312 begann, fallen die folgenden (327 und 339) kaum mit der Eingliederung Martins 
ins Heer im Jahr 331 zusammen.

108 DIG. 1,7,40,1. Im Text der Vita 2.6 bezeugen 27 von 31 Zeugen fest die Lesart „duodeuiginti“ (achtzehn), nur 4 
(zugegebenermaßen unter den 6 ältesten) geben „XXII“ an (Information B.M. Peebles).



228

Die Unterschiede in der Kirche des vierten Jahrhunderts in Bezug auf das für die Spendung 
des Sakraments der Taufe erforderliche Alter lassen kaum Vermutungen darüber zu, ob 
dieser Übergang zum Erwachsenenalter in bestimmten Gemeinschaften bereits das 
normale Alter für die Eintragung in die Liste der competentes 109 (Taufbewerber) war. Aber 
das gleiche Argument a silentio [Schlussfolgerung aus dem Schweigen] wie für das Alter 
von 15 Jahren gilt auch hier in Bezug auf die „bemerkenswerten Altersstufen“ von 10 und 12 
Jahren. Es spricht nichts dagegen, dass Martin tatsächlich im Alter von 18 Jahren, also im 
Jahr 334, getauft wurde. Die indirekte Bestätigung der Plausibilität dieses Datums machte 
Sulpicius’ Bedürfnis, die Zeitspanne zwischen Martins Taufe und seinem Ausscheiden aus 
der Armee zu erklären, aber auch zu verkürzen, noch dringlicher. Da Martin laut Sulpicius 
bereits im Alter von zehn bis zwölf Jahren nach dem vollkommenen Leben strebte, erscheint 
es dem Leser umso ungerechtfertigter, dass er nach seiner Taufe 22 Jahre lang im Dienst 
des Kaisers blieb…

Indem wir die „relativen Daten“ wieder aufgreifen, die Martins Abschied mit seinem 20. 

Lebensjahr zusammenfallen lassen, gelangen wir zugleich zu einer Fülle symbolischer 
Werte, die mit jenen vergleichbar sind, die seinem 10. und 12. Lebensjahr zugeschrieben 
werden. Es ist im Kapitel zur Arithmologie dieser Zahl im Liber numerorum des Isidor von 
Sevilla gut zusammengefasst. Wie die Zahl 12 gilt auch die Zahl 20 in der Arithmologie als 
„mehr als vollkommen aufgrund ihrer Teile“ 110. Ihre Bedeutung in der christlichen Tradition 
hängt mit dem entscheidenden Charakter dieses Zeitalters in der jüdischen Tradition 
zusammen: „Diese Zahl wird auch Israel und Levi zugeschrieben; mit 20 Jahren werden sie 
für den Kampf ausgewählt, mit 20 Jahren wird ihnen der Dienst in der Stiftshütte 
übertragen“ 111. In Numeri, Exodus, dem zweiten Buch der Paralipomenes (Buch der 
Chronik), betreffen die Volkszählungen, die in den Stämmen Israels im Hinblick auf den 
Kriegsdienst durchgeführt werden, betreffen die Personen, die 20 Jahre alt und älter sind. 
Und das erste Buch der Chronik weist

109 Das Zulassungsalter zur Taufe war im 4. Jahrhundert trotz der Tendenz, es auf die Kindheit [herabzusetzen, 
noch sehr variabel: vgl. J. GAUDEMET, l’Eglise et l’Empire romain [Die Kirche und das römische Reich], Paris 
(1958), S. 58-61; zur Kindertaufe am Ende des 4. Jahrhunderts, insbesondere bei Augustinus, vgl. REAug, Bd. 2, 
1956, S. 108 f

110 ISID. Lib. num. 20,88, ML, Bd. 83, c.196b: „Auch die zwanzigste Nummer, die die zweite Strophe beendet, gilt in 
ihren Teilen als mehr als perfekt.“ Einer sehr alten pythagoräischen Überlieferung zufolge, die noch heute im 
Corpus Hippocrates vertreten ist, bestand das Leben aus vier Jahreszeiten zu je 20 Jahren: vgl. F. BOLL, a.a.O. 
(oben Fn. 90), S. 102. Aber es ist nicht diese profane Tradition, die hier im Vordergrund steht.

111 ISID., ebd. 20,89: „Hier wird auch die Zahl Israels und Levis angegeben; Denn mit zwanzig Jahren werden sie 
zum Kampf ausgewählt und mit zwanzig Jahren werden zum Dienst in der Stiftshütte beauftragt“.



229

andererseits darauf hin, dass „die Söhne Levis ab dem Alter von 20 Jahren den Dienst in 
der Wohnung des Herrn verrichteten“.112 Genau im Alter von 20 Jahren nun verlässt Martin 
laut Sulpicius mit einem Eklat den Dienst des Kaisers, um in den Dienst Gottes zu treten, 
und bezeichnet sich selbst als „Soldat Christi“. So übernahm er denn auch im Alter von 20 
Jahren auf Drängen von Hilarius schließlich die Aufgabe eines Exorzisten und trat so dem 
bei, was die Christen das Levitentum des Neuen Bundes nennen 113. Sulpicius’ Plädoyer pro 
Martino scheint also in diesem entscheidendsten Moment der Biographie Martins auf eine 
ganz alte Tradition christlicher Allegorie zurückzugreifen: jene, die beispielsweise seit dem 
3. Jahrhundert bei Origenes in den Homilien über die Zahlen zum Ausdruck kommt, wo „die 
Weihe der Leviten das Symbol der Absonderung des Heiligen ist, der sich von der Welt löst 
und sich allein für Gott frei macht“ 114. Zweifellos gehen diese Homilien, die im Übrigen 
reichlich Gebrauch von arithmologischen Spekulationen machen, nicht näher auf die 
besondere Bedeutung des Alters von 20 Jahren ein, das die Israeliten benötigten, um 
„gezählt“ zu werden. Wenn wir uns jedoch an die spirituelle Bedeutung erinnern, die 
Origenes den Kämpfen Israels gegen seine Feinde zuschreibt, werden wir mit Neugier 
feststellen, dass die 20. Station der Hebräer in der Wüste, „der Berg Sephar, der den 
Namen: das Erklingen der Posaunen“ trägt, vom modernen Herausgeber unter das 
Schlagwort „in die Offensive gehen“ gestellt wird, und dass Origenes dies folgendermaßen 
kommentiert: „Wenn die Seele sich mit so vielen schönen Tugenden bewaffnet fühlt, muss 
sie in dem Krieg, den sie gegen die Fürstentümer und Mächte und gegen die Herrscher 
dieser Welt führt, in die Offensive gehen“ 115.

112 Num. 1,20 und 26,4; Exod. 14,29-30; 2 Par. 25,5-6. VVLG. 1 Par. 23,24: „Diese Söhne Levis verrichteten 
vom Alter von zwanzig Jahren an die Arbeit im Haus des Herrn“.
113 SVLP. SEV., Mart. 4.3: „Bis jetzt, sagte er zum Caesar, habe ich dir gedient; lass mich nun Gott dienen…Ich bin 
ein Soldat Christi“. 5.2 „(Gleich nachdem er den Militärdienst quittiert hatte, suchte er den hl. Hilarius auf… 
Hilarius ... ordnete an, dass er Exorzist sei (nachdem er vergeblich versucht hatte, ihn zur Annahme des Diakonats 
zu bewegen). Das Exinde (gleich nach dem) dieses zweiten Textes wurde von H. DELEHAYE, AB, Bd. 38, 1920, S. 
31, s.f. richtig erkannt, als ernsthafter Einwand gegen die Chronologie, wonach Martin schon lange vor 356 aus 
dem „Heer“ ausschied.
114 Laut Kommentar von A. MÉHAT in seiner Übersetzung der Homilien über die Zahlen (Coll. Sources chrétiennes 
[Kollektion christlicher Quellen], Bd. 29), Paris, 1951, ad Hom. 21.1, S. 416, Fn. 1.
115 Ebd. S. 546. Es ist uns nicht unbekannt, dass HIER., epist. 78.22, im Jahr 400 aus derselben Passage von Num. 
33.23, eine Übersetzung und einen Kommentar liefert, die sich stark von denen des Origenes unterscheiden. Aber 
wir suchen hier nicht nach Möglichkeiten einer direkten Einflussnahme von Origenes auf Sulpicius. Die 
origenianische Exegese scheint uns nur insofern bedeutsam zu sein, als sie - wenn auch mit sehr persönlichen 
Nuancen - die kirchliche Tradition der christlichen Allegorisierung der “Leviten" widerspiegelt, die Sulpicius nicht 
völlig unbekannt geblieben sein kann. Tatsächlich hebt Sulpicius in seiner Chronik in einem Stil, der die klassische 
römische Geschichtsschreibung imitiert, die eigentlichen historischen Elemente der Bibel hervor und reduziert sie 
gewissermaßen auf eine „Geschichte der Juden“, die er sogar mit Hilfe profaner historischer Quellen 
vervollständigt. Nun zeigte Bernays auch in diesem Werk, dass der christliche Allegorismus an drei Stellen 
eingedrungen war, an denen Sulpicius das Wort „mysterium“ aussprach: chron. 1,2,4; 1,6,2; 1,24,5. Zu diesen 
beiden gegensätzlichen Aspekten der inneren Haltung von Sulpicius in der Chronik vgl. G. BERNAYS, a.a.O. (oben 
Anm. 18), S. 130 f und 176 f.



230

Somit wurden dem 20. Lebensjahr in der jüdisch-christlichen Tradition zwei Symboliken mit 
konvergierenden Bedeutungen zugeordnet. Dieses Alter ist sowohl das der Eignung für den 
spirituellen Kampf als auch das der Hingabe an das vollkommene Leben. Es ist 
verständlich, dass die asketische Spiritualität des 4. Jahrhunderts diesem Alter einen umso 
tieferen symbolischen Wert verlieh, da es sich auch um das Alter handelte, auf das 
Athanasius ungefähr die „Bekehrung“ des Antonius und den Beginn seines asketischen 
Lebens datiert hatte 116. Sulpicius versäumte es nicht, diese reichen Resonanzen 
auszunutzen, indem er Martins fiktives Alter zum Zeitpunkt seiner Entlassung auf 20 Jahre 
festlegte. Damit krönte er mit allegorischer und biblischer Symbolik das, was wir in dem 
mittelalterlichen Heldenepos bereits als „Martins Kindheit“ bezeichnen könnten, und 
skizzierte hinter Martins Abschied von der Welt die große Silhouette des Vaters der Mönche 
des Ostens. Eine umso eindrucksvollere Symbolik, als sie mit der materiellen Realität der 
entscheidenden Ereignisse im Jahr 356 im Einklang stand, die das Leben seines Helden 
geprägt hatten. Dies war tatsächlich das Jahr, in dem Martin die „militia saecularis“ 
tatsächlich verließ, um sich kurz darauf den Reihen der „militia caelestis“ anzuschließen, 
sowohl im origenianischen und allegorischen als auch im kirchlichen und konkreten Sinne117.

116 ATHANAS., Vita Antonii (übers. von Evagrius) MG, Bd. 26, c. 840 f: „Nach dem Tod seiner Eltern, im Alter von 
etwa achtzehn oder zwanzig Jahren…“ Etwa sechs Monate nach diesem Tod, so heißt es in dem Kapitel weiter, 
hört Antonius die Lesung des Evangeliums vom reichen Jüngling, er verkauft seinen gesamten Besitz, verteilt den 
Erlös und beginnt sein Leben als Asket.

117 Wenn wir akzeptieren müssen, dass wir Sulpicius und nicht Fortunatus glauben und annehmen, dass Martin 
vor Hilarius’ Exil zum Exorzisten geweiht wurde und nicht danach. Es könnte auch sein, dass sich hier die 
sorgfältigste historische und kanonische Realität mit biblischer Symbolik und literarischer Fiktion vermischt. Denn 
wenn 5 Dienstjahre das notwendige Minimum für die „rechtliche Plausibilität“ der von Sulpicius vorgenommenen 
Kürzung gewesen sein könnten, so müsste Martin auch als mindestens 20 Jahre alt gelten, damit Hilarius’ 
Vorschlag, ihn zum Diakon zu ernennen, die Zeitgenossen von Siricius nicht schockierte. Tatsächlich glauben 
einige Herausgeber, dass man in der Dekretale des Siricius an Himera von Tarragona das erforderliche 
Mindestalter für den Eintritt in die höheren Weihen lesen sollte (SIRIC., epist. 1,9, ML, Bd. 13, c. 1142b = Bd. 3, c. 
659d Mansi, wo am Rand die Variante „uicesimum“ angegeben ist), mit dem cod. Vat. 1342 : „uicesimum annum 
(und nicht tricesimum a.“) Vgl. J. GAUDEMET, l’Eglise dans l’Empire romaine, Paris (1958), S. 125, Fn. 6. Wir 
wissen aber auch, dass das Konzil von Hippo im Jahr 393 und Papst Zosimus dieses Alter auf 25 Jahre festlegten : 
vgl. J. DELMAILLE, Artikel Age, in DDC, Bd. 1, 1935, S. 340.



231

Die Untersuchung des arithmologischen Hintergrunds (im weiteren Sinne) der „relativen 
Gegebenheiten“ der Biografie Martins offenbart daher einen ganz besonderen Bereich der 
Stilisierung, in den sich Sulpicius Severus engagiert hat, um die geistigen Stadien von 
Martins Kindheit und Jugend mit symbolischer Präzision zu rekonstruieren. Die Ergebnisse 
dieser letzten Untersuchung lassen uns feststellen, dass dem ersten, zweiten und 
insbesondere dem letzten dieser fünf Lebensalter (10, 12 und 20 Jahre) eine starke 
symbolische Bedeutung zukommt. Diese Symbolik trägt dazu bei, den spirituellen Weg des 
jungen Martin in den der jüdisch-christlichen Tradition vertrauten Kategorien eindrucksvoller 
darzustellen. Noch stärker orientiert er sich bei seinen Ausdrucksmitteln an 
zeitgenössischen, ja sogar westlichen Traditionen christlicher Askese. Er schließt sich sogar 
mehr oder weniger direkt den Spekulationen der allegorischen Exegese an, von denen uns 
das Werk des Origenes im vorangegangenen Jahrhundert Zeugnis gibt. Was das dritte und 
vierte Alter (15 und 18 Jahre) betrifft, so scheint ihre Isolation von diesen Traditionen ein 
negatives, aber nicht unwichtiges Indiz für ihre historische Authentizität zu sein118.

118 Dass es einen Grund gibt, eine Beziehung zwischen den Methoden der literarischen Umsetzung bei Sulpicius 
und den Traditionen des christlichen Allegorismus herzustellen, vielleicht sogar streng genommen denen des 
Origenes, das scheint 396 wahrscheinlich. Man weiß in der Tat um das Schwärmen für diese exegetischen 
Traditionen in den christlichen Kreisen des Westens, die für den neuen asketischen Geist gewonnen wurden; in 
diesem Bereich scheint der Einfluss von Hieronymus entscheidend zu sein. Origenes war stets darauf bedacht, die 
wörtliche Bedeutung der Heiligen Schrift nicht durch die Entdeckung der spirituellen Bedeutung zu opfern, die für 
ihn das Wesentliche ist. Könnte man nicht sagen, dass Sulpicius in analoger Weise reale Ereignisse in Martins 
Leben stilisierte, ohne jedoch – eine Ausnahme macht die Dauer seiner Dienstzeit, sagt aber nicht der Psalm 90 
(89), 4 „tausend Jahre sind in deinen Augen wie ein Tag“ – in gewisser Weise auf die wörtliche Materialität der 
Tatsachen zu verzichten? Selbst wenn es eine „christliche Interpretation“ von Martins Biografie vor seinem 
Abschied vom Heer 356 gäbe, würde es im Endeffekt kaum die im strengen Sinn historischen Gegebenheiten 
ändern. Die gleiche Tendenz zu einer spirituellen Interpretation der "wörtlichen" Handlung von Lebensereignissen 
inspiriert, mit vielen verschiedenen Nuancen und in einem deutlich anderen literarischen Genus, den Verfasser der 
Confessiones. – der übrigens sein Werk zur gleichen Zeit verfasste, als Sulpicius die Vita Martini schrieb.

* * *



232

Am Ende dieses dreifachen Anlaufs sollten wir all das Herumstolpern unserer Vorgänger 
vergessen und uns einbilden, wir hätten Gewissheit erlangt und die Lösung des Problems 
gefunden. Dazu wäre es zunächst notwendig, die miteinander verflochtenen Fragen der 
Martin’schen Chronologie, ihre obskuren und unvollständigen Daten, auf ein einfaches und 
klar formulierbares Problem zu reduzieren. Zumindest hoffen wir, die Bedeutung der 
Fragen, die bisher an Sulpicius Severus gestellt wurden, geändert zu haben. Zu oft wurde er 
von modernen Historikern vor ihr Gericht geladen und im Namen der Vorstellung, die seine 
Richter von ihrem eigenen Beruf als Historiker hatten, ohne Gnade verurteilt. Aber der Autor 
der Vita Martini sollte nicht einmal als derjenige der Chronik beurteilt werden. Bei unserem 
Versuch, die Probleme auf unsere Art zu lösen, die Martins Chronologie aufwirft, sind wir 
letztlich dazu veranlasst worden, nach der Bedeutung des literarischen Schaffens bei 
Sulpicius zu fragen. Es sind seine Absichten als Biograph, der im Jahr 396 im Rahmen einer 
spezifischen literarischen Gattung und für ein bestimmtes zeitgenössisches Publikum 
schrieb, die wir versucht haben, in ein neues Licht zu rücken.

Kehren wir für einen Moment zu diesem Gesamtpanorama der Martin’schen Chronologie 
zurück, um darin die aufeinanderfolgenden Pläne zu identifizieren, die wir unterscheiden 
mussten. Der erste Eindruck ist, dass wir zunächst das falsche Problem der Wahl zwischen 
„zwei möglichen und unvereinbaren Systemen“ aufgeben müssen. Dieses Dilemma 
entstand einerseits aus der Eile, unvollständige Daten zu systematisieren, andererseits aber 
oft auch aus einer uneingeschränkten Voreingenommenheit gegenüber dem Zeugnis 
Gregors von Tours oder gegenüber der Glaubwürdigkeit des Sulpicius Severus. Wir haben 
zu zeigen versucht, dass wir in fast allen Fällen zunächst diesen beiden Informanten und 
den Texten vertrauen müssen, die uns aus der besten handschriftlichen Überlieferung ihrer 
Werke überliefert wurden.

Im Vordergrund stehen dabei deutlich die „absoluten Daten“. Sie betreffen abgesehen von 
Martins Geburt auch die späteren Ereignisse seines Lebens, die sich von seinem 
Ausscheiden aus dem Heer im Jahr 356 bis zu seinem Tod im Jahr 397 ereigneten. Dieser 
Vordergrund erhält seine Klarheit durch eine strikte Synchronisierung zwischen den 
biografischen Daten und dem genauen Bezug auf eine charakteristische und in der 
Zeitgeschichte datierte Tatsache. Andererseits wird die Zuverlässigkeit dieser Daten durch 
die Übereinstimmung zwischen den Daten, die uns Gregor von Tours übermittelt hat, und 
jenen, die Sulpicius Severus uns in seinen Dialogen hinterlassen hat, bestätigt.

Im Hintergrund, weniger deutlich erkennbar, sind hier die Daten, die wir als Zwischendaten 
bezeichnen könnten: die von Martins Militärkarriere. Wenn wir versuchen, sie in den 
Rahmen der kaiserlichen Gesetzgebung einzuordnen, indem wir zunächst Sulpicius’ Text 
ziemlich genau untersuchen, sehen wir, dass sie eine Plausibilität aufweisen, die sich auf 
viele Details erstrecken kann, und dass nichts der Kohärenz ihrer Chronologie mit dem, was 
sich aus den „absoluten Daten“ ableiten lässt, im Wege steht.

Jenseits dieser zweiten Ebene stößt unser Blick auf einen Horizont, in dem wir nicht mehr 
von Geschichte und Legende sprechen, sondern von Geschichte im modernen und 
objektiven Sinn des Wortes und von biographischer Literatur im antiken Sinn, oder besser 
noch, in dem ganz besonderen Sinn, den diese Worte durch die zwei Jahrhunderte 



233

währende Entwicklung biographischer Gattungen im christlichen Latein erhalten haben, 
ineinander übergehen. An dieser Stelle schien es uns notwendig, die Untersuchung der 
Textdaten nicht mit derselben Zuversicht und nicht mit denselben Methoden anzugehen. Sie 
geben vor, scheinbar zu präzise zu sein, sind aber in Wirklichkeit zu weit von 
unbestreitbaren historischen Synchronismen entfernt, um nicht die größte Vorsicht walten 
zu lassen. Einerseits die zwar implizite, aber indirekte Behauptung, Martin habe seinen 
Dienst im Alter von 20 Jahren beendet, - verbunden mit einem freiwilligen Schweigen von 
Sulpicius über sein Geburtsdatum -. Diese Verteilung umfasst dagegen 5 genau chiffrierte 
Altersangaben, von denen jedoch drei ohne synchronen Bezug und zwei weitere mit vagen 
oder indirekten Bezügen angegeben werden.

Indem wir die Berechnung und die sorgfältige Auslegung der umstrittenen Kapitel 
aufgegeben haben, wurden wir dann dazu gebracht, den Autor zu befragen und bemühten 
uns, uns in die Zeit der Abfassung dieses Werkes und in die Jahre unmittelbar vor seiner 
Veröffentlichung zu versetzen. Es ist nicht mehr nur der Widerstand, dem Martin selbst in 
Gallien begegnete, der uns vor Augen geführt wird. Im weiteren Sinne liegt es auch an dem 
Klima des Misstrauens, das sich unter Siricius’ Pontifikat gegenüber ehemaligen 
Staatsdienern entwickelt hatte. Gleichzeitig zeigte die Haltung des Hieronymus, die er einige 
Jahre später in seiner Trauerrede für Nepotian einnahm, dass Martins langer Militärdienst 
nach seiner Taufe ihn nicht weniger dem Misstrauen vieler Bischöfe ausgesetzt hatte als 
auch dem der Extremisten des Askententums, der Enthusiasten, die wie Bricius oder 
Hieronymus den langsamen Fortschritt der Gnade in bestimmten Seelen nur als 
bedauerliche Lauheit begreifen konnten. Eines der wesentlichen Ziele von Sulpicius beim 
Verfassen dieses Werks, das er „Apologia pro vita Martini“ [Verteidigungsschrift für Martins 
Leben] hätte nennen können, bestand also darin, geschickt auf die Einwände aller Gegner 
des ehemaligen Soldaten zu reagieren. Dies gelang ihm, indem er auf raffinierte Weise den 
Umfang ihrer Beschwerden, aber auch die tatsächliche Dauer seiner Dienstzeit 
herunterspielte, und zwar zu einem Zeitpunkt, als er 40 Jahre nach dem Ausscheiden von 
356 und vielleicht 65 Jahre nach seinem Eintritt ins Heer damit rechnen konnte, dass 
niemand auf ihn zukommen würde, um ihm offiziell zu widersprechen.

Gleichzeitig ermöglichte diese radikale Lösung eine vollständige Idealisierung der Figur 
durch die Verwendung symbolischer Zahlen, wobei er sich auch die Verwendung 
biografischer Genres erlauben konnte. Das ideale Modell der christlichen Biografie war bis 
dahin (und man kann bis zu einem gewissen Grad sagen, nacheinander) der Märtyrer, der 
Bischof und schließlich der Mönch gewesen, wie es die lateinischen Übersetzungen des 
Lebens des Antonius dem Westen gerade vorgeschlagen hatten. Die Vita Martini kann nur 
verstanden werden, wenn wir in diesem scheinbar einfachen, aber voller komplexer 
Absichten steckenden Werk den Erben dieser literarischen Tradition sehen. 119 Sulpicius’ 
Herausforderung bestand darin, sozusagen die von den biographischen Genres 
nacheinander vorgeschlagenen Idealtypen auf Martin konzentrieren zu wollen – ohne den 
zu vergessen, der den Typus des Märtyrers verherrlicht. 120 Daher war es ihm wichtig, dass 
die große Szene der Konfrontation mit Julian zwischen einem jungen Christen und einem 
„Tyrannen“ von gewaltiger Autorität stattfand. Dieser rein literarische Imperativ hat auch zu 
der einzigartigen Umkehrung des Alters beigetragen, die die Szene noch dramatischer 
macht. Die respektvolle Bitte eines 40-jährigen Veteranen an einen jungen Prinzen von 25 



234

Jahren wird so zu einer romanhaften Konfrontation zwischen einem jungen 
Märtyrerkandidaten von 20 Jahren und einem misstrauischen und

119 Einige Ergebnisse unserer Untersuchung zu den „Biographischen Gattungen in der christlich-
lateinischen Literatur“ können wir hier nur schematisch skizzieren; Es war das Thema eines Kurses an 
der Sorbonne in den Jahren 1959–1960. Wir beabsichtigen, die Beziehung zwischen Sulpicius und 
dieser Tradition in einem einführenden Kapitel der angekündigten Ausgabe der Vita Martini genauer 
zu untersuchen, oben Fn. 6.

120 Seine Bedeutung bei der Verklärung des Martinssoldaten entspricht seinem Platz in der 
zeitgenössischen Literatur: Man denke an die „literarischen Passionen“, aber auch an die Gedichte 
von Damasus und an das Buch Peristephanon von Prudentius.



235

grausamen Tyrannen, das eher dem populären und unbeliebte Bild des Abtrünnigen gleicht 
als dem des jungen heidnischen Philosophen, der im Alter von 36 Jahren im Osten 
umkommen sollte. Im Rahmen dieser literarischen Neuzusammenstellung werden auch die 
Absichten von Martins spiritueller Reise während seiner Kindheit und Jugend erläutert, mit 
den symbolischen Altersstufen, die ihre Etappen kennzeichnen. Auch hier handelt es sich 
um konventionelle Daten, von denen einige den Blick auf Martins Kindheit „verjüngen“. Der 
Wunsch, in ihm einen zweiten Antonius zu sehen, erklärt die Projektion chronologischer 
Bezeichnungen auf seine Vergangenheit, die aus der neueren Verwendung in westlichen 
Asketenkreisen übernommen wurden und sich auf die Weihe und den Eintritt „in die 
Religion“ von Kindern beziehen, die von ihren Eltern schon in jungen Jahren der 
asketischen Berufung geweiht wurden.

Viele der Merkwürdigkeiten, viele der scheinbaren Widersprüche in Martins Biografie lassen 
sich nicht erklären, wenn man die Vita nicht zunächst als das betrachtet, was sie ist: ein 
Plädoyer und ein kultiviertes literarisches Werk. Ein Werk, das sehr sensibel auf die 
Strömungen und Probleme eingeht, kurz gesagt auf das Klima des westlichen Christentums 
in den letzten Jahrzehnten des 4. Jahrhunderts; aber auch ein Essay Grenzbereich von 
antiker Biografie und mittelalterlicher Hagiographie. Ein Buch, das aktuell ist, aber 
insgeheim den Normen einer literarischen Tradition treu bleibt, die in der griechischen und 
lateinischen christlichen Literatur bereits sehr ausgefeilt und vielfältig ist. Eine 
überzeugende Rede, die versucht, die „Plausibilität“ zu wahren und „anzurühren“, aber auch 
zu „bezaubern“, gemäß den alten Prinzipien der ciceronischen Rhetorik: das heißt in diesem 
Fall, der Vorstellungskraft und der spirituellen Meditation das gebührende Gewicht zu 
verleihen und dabei dem Geschmack der Zeitgenossen für die romantische Literatur der 
„literarischen Passionen“ der Märtyrer, für die Feinheiten der allegorischen Exegese und die 
abstrusen Spiele der Zahlensymbolik Tribut zu zollen.

Heute käme niemand auf die Idee, einen Romanautor oder auch nur den Autor dessen, was 
wir unter dem Begriff der romanhaften Biografie goutieren, einen Fälscher zu nennen. 
Warum sollten wir gegenüber Sulpicius Severus weniger nachsichtig sein? Es stimmt, dass 
sich dieser merkwürdige Autor dadurch angreifbar gemacht hat, dass er die 
widersprüchlichsten literarischen Eigenschaften in sich vereinte. Und es ist zunächst schwer 
zu verstehen, wie dieser Jurist mit seinem akribischen und präzisen Vokabular, dieser Autor 
einer Chronik, deren letzte Kapitel zeigen, dass er die Entwicklung der Priscillian-Affäre so 
aufmerksam verfolgt hat, es sich erlauben konnte, teilweise zu romantisieren, und mit 
akribischer Vorsicht121, das Leben eines Mannes, den er persönlich gekannt hatte und der 
noch lebte, als das Werk geschrieben wurde. Genau hierin liegt in den Augen des 
Literaturhistorikers das Geheimnis seines Talents und seiner Größe, der den anhaltenden 
Erfolg der Vita Martini nur feststellen und zu erklären versuchen kann. Doch in den Augen 
des Historikers wird es, kurz gesagt, immer seine Belastung sein.

121 Vielleicht müssen wir dort diesen Instinkt für historische Dramatisierung finden, der seit langem eines der 
besonderen Merkmale der römischen Vorstellungskraft ist: ob wir uns nun mit der römischen Mythologie anhand 
der Werke von Dumézil befassen oder, direkter, das erste Buch von Titus Livius über die legendären Ursprünge 
des römischen Volkes erneut lesen.


	Als 1574 die erste kommentierte Ausgabe der Vita Martini aus Plantins Druckerei in Antwerpen1 kam, standen die Leser wie auch der Herausgeber Victor Ghyselinck vor der Frage, die die Crux philologorum martinianorum [das Problem der Martin’schen Philologen] bleiben sollte: Wie lassen sich die offensichtlich widersprüchlichen chronologischen Daten der Vita miteinander in Einklang bringen? Wie wir wissen, wird das Problem noch komplizierter, wenn wir zu diesen Daten noch die Zeugnisse der Dialoge und die von Gregor von Tours in der Geschichte der Franken und im Buch der Wunder des Heiligen Martin hinzunehmen. Vier Jahrhunderte wissenschaftlicher Diskussionen haben dieses Problem keineswegs gelöst, und die Hauptvertreter der Martin-Studien sind noch immer gespalten. Indem wir die Positionen vereinfachen, deren Details äußerst komplex und vielfältig sind, können wir sie in zwei Haupttrends neu gruppieren. Die einen, wie Baronius, Le Nain de Tillemont, De Prato, Lecoy de la Marche und Babut, gehen von einer langen Chronologie aus und datieren Martins Geburt spätestens auf das Jahr 316–317 2. Die anderen

