Jacques Fontaine

Vérité et fiction dans la chronologie de la VITA MARTINI

in: Studia Anselmiana, S. 189 - 236, Rom, 1961

Wahrheit und Fiktion in der Chronologie der VITA
MARTINI

Mit Google Ubersetzt von Hans-Werner Weisskircher, Korrektur gelesen von Hans-Georg
Reuter.

Mit der Ubersetzung des Begriffs ,Fiktion“ haben wir uns schwergetan. Im Gegensatz zur
historisch nachprtfbaren Wahrheit hat Sulpicius Severus in die Verteidigungsschrift fir seinen
Helden fiktive romanhafte Ausschmiickungen eingebaut. Prof. Jacques Fontaine gelingt es,
beides voneinander zu trennen und zu wirdigen. Vielleicht ist es gut, sein Schlusswort zuerst zu
lesen.

Zum besseren Verstandnis hat Hans-Georg Reuter Erlauterungen einzelner Begriffe sowie
Ubersetzungen von Buchtiteln in eckigen Klammern eingefiigt, z.B. beim juristischen Begriff
-LExemplum®, der in diesem Kontext mit ,Beispiel” nicht zutreffend tibersetzt wére.

Die Seitennummerierung entspricht der des franzdsischen Originalaufsatzes.



189

WAHRHEIT UND FIKTION
IN DER CHRONOLOGIE DER VITA MARTINI
JACQUES FONTAINE

Sorbonne, Paris

Als 1574 die erste kommentierte Ausgabe der Vita Martini aus Plantins Druckerei
in Antwerpen'! kam, standen die Leser wie auch der Herausgeber Victor
Ghyselinck vor der Frage, die die Crux philologorum martinianorum [das Problem der
Martin’schen Philologen] bleiben sollte: Wie lassen sich die offensichtlich
widerspruchlichen chronologischen Daten der Vita miteinander in Einklang
bringen? Wie wir wissen, wird das Problem noch komplizierter, wenn wir zu
diesen Daten noch die Zeugnisse der Dialoge und die von Gregor von Tours in der
Geschichte der Franken und im Buch der Wunder des Heiligen Martin hinzunehmen.
Vier Jahrhunderte wissenschaftlicher Diskussionen haben dieses Problem
keineswegs geldst, und die Hauptvertreter der Martin-Studien sind noch immer
gespalten. Indem wir die Positionen vereinfachen, deren Details duBerst komplex
und vielfaltig sind, kbnnen wir sie in zwei Haupttrends neu gruppieren. Die einen,
wie Baronius, Le Nain de Tillemont, De Prato, Lecoy de la Marche und Babut,
gehen von einer langen Chronologie aus und datieren Martins Geburt spatestens
auf das Jahr 316-317 2. Die anderen

1Es handelt sich aufBerdem um die erste Ausgabe, die auf einer vergleichenden Studie mehrerer Manuskripte
basiert. Es gab drei und vielleicht vier friihere Ausgaben der Vita: Lezius in Basel im Jahr 1551, die Aldine-
Ausgabe, die 1501 oder 1502 in Venedig gedruckt und 1511 in Paris nachgedruckt wurde, und vielleicht eine
Princeps-Ausgabe in Zwolle zwischen 1490 und 1495. Zu diesen friihen Ausgaben vgl. J. H. REINKENS, Martin von
Tours, Der wunderthdtige Ménch und Bischof in seinem Leben und Werk dargestellt, Breslau, 1866, S. 272. M.
SCHANZ, Geschichte der rémischen Literatur, Bd. 4.2, Miinchen, 1920, S. 480, berichtet (iber eine Ausgabe der
Martin’schen Schriften von Sulpicius in B. MOMBRITIUS, Vitae sanctorum, Bd. 2, Mailand, 1480 (?).

2 Selbstverstdndlich erwdhnen wir hier nur die wichtigsten Meilensteine. C. BARONIUS, Annales ecclesiastici
[Kirchenannalen], Bd. 3, Rom, 1594, S. 613.-615; L. S. LE NAIN DE TILLEMONT, Mémoires pour servir a I‘histoire
ecclésiastique des six premiers siecles [Memoiren im Dienste der Kirchengeschichte der ersten sechs
Jahrhunderte], Bd. 10, Paris, 1705, S. 310 f (Idsst Martin in den Jahren 316—317 geboren sein und datiert seine
Dienstzeit auf die Jahre 331-336); Hieronymus DE PRATO, Sulpicii Seueri opera ..., [Sulpicius’Severus, Werke ...]
Verona 1741, Bd 1, Dissertationes Ill und IV, S. 194-258 [Zusammenfassung der Schlussfolgerungen] S. 256-258:
Martin wére zwischen 310 und 314 geboren und im Jahr 400 gestorben); A. LECOY DE LA MARCHE, Saint Martin,
2. Auflage, Tours, 1890, S. 615-622: Chronologische Erlduterungen zum Leben des Heiligen Martin; E.CH. BABUT,
Saint Martin de Tours, Paris, 0.D. (1912), einschlieflich der Argumente gegen die seiner Meinung nach
inkohdrente Chronologie des Sulpicius Severus sind nicht unanfechtbar; E. GRIFFE, La Gaule chrétienne a I’époque
romaine [Das christliche Gallien in der Rémerzeit], Bd. 1, Paris, 1947, hdlt sich ohne Zégern an diese lange
Chronologie.



190

folgen dem Beispiel von Ghyselinck, Pagi und Reinkens: Sie wahlen eine kurze
Chronologie, die Martins Geburt auf die Jahre 334—-336 datiert und auf die sich Camille
Jullian und Jacques Zeiller in neuerer Zeit berufen haben®. Jeder, der sich mit Martin-
Studien beschéftigt, wird sofort mit diesem Dilemma konfrontiert, und das nicht ohne eine
gewisse Unruhe. Die Ratlosigkeit nimmt noch zu, wenn wir die unterschiedlichen
Unsicherheiten der genannten Autoren betreffend die meisten Daten zu Martins Biografie
betrachten. Sollten wir uns daher, unter Berticksichtigung der sehr nutzlichen Sammlung
von Texten von Sulpicius Severus und Gregor von Tours, die H. Delehaye
zusammengestellt hat, mit einem endgultigen non liquet [Richtersprache: Die Sache ist noch
nicht klar] abfinden? Und sollten wir uns mit seiner Schlussfolgerung zufriedengeben, dass
die Texte von Sulpicius ,Elemente von mindestens zwei nicht zu vereinbarenden
chronologischen Systemen enthalten“?

Aus dieser Problemlage mochten wir versuchen, uns zu befreien. Liegt die Schuld bei
Ghyselinck? Es scheint, dass seit seiner Wahl der kurzen Chronologie die Probleme der
Martin’'schen Chronologie immer mit einem gewissen systematischen Geist angegangen
wurden und ihre Position auf eine Art vereinfachter Alternative reduziert wurde,

3 V. GISELINUS (Ghyselinck),Beati Sulpicii Seueri archiepiscopi quondam Bituricensis quae exstant opera ... [die
erhaltenen Werke des seligen Sulpicius Severus, des ehemaligen Erzbischofs von Bourges ...J, Antwerpen, aus der
Druckerei von Christopher Plantini ... 1574, S. 390-391; Ant. PAGI, Critica historico-chonologica in uniuersos
annales ecclesiasticos Baronii [Historisch-chronologische Kritik der universalen kirchlichen Annalen des Baronius],
Bd.1, 1705, S. 474: ,,Chronotaxis des Heiligen Martin, abgeleitet von Severus Sulpicius. — Gregorium ... [Er wurde
durch legenddre Taten des hl. Martin getéduscht, und wo immer er mit Severus nicht libereinstimmte, sollte ihm
iberhaupt nicht zugehért werden]”; J. H. REINKENS a. a. O. (oben Fn. 1), S. 245-257: Beilage |, Ueber Geburtsjahr
und Todesjahr des heil. Martinus; C. JULLIAN, Notes gallo-romaines, XLVII, La jeunesse de saint Martin, A propos
d'un livre récent, [Die Jugend des heil. Martin, anldsslich einer Neuerscheinung] in REA, Bd. 12, 1910, S. 262-267
(der sich selbst ausdriicklich auf Giselinus bezieht: S. 262, Fn. 1); J. ZEILLER, Les origines chrétiennes dans les
Provinces danubiennes de I'Empire romain, [Die Anfdnge des Christentums in den Donauprovinzen des rémischen
Reiches] Paris, 1918, S. 298, Fn. 1 (Er schliefst sich Jullian an).

* H. DELEHAYE, Saint Martin et Sulpice Sevére, in AB, Bd. 38, 1920, S. 22 und 33 (ll, Die Chronologie, S. 19-33).
Dieses gesamte Memorandum des bedeutenden Bollandisten, das eine scharfe Kritik von BABUTs Buch (zitiert
oben, Anm. 2) darstellt, bleibt bis zum heutigen Tag der wesentliche Ausgangspunkt der Martin-Studien. Seine
Bemtiihungen, die verldsslichsten Daten in den chronologischen Daten herauszufiltern, waren fiir uns im Rahmen
dieser Studie eine dufSerst niitzliche Lektion in Sachen Methode. — Dieselben Bedenken und dieselbe , Priferenz”
finden wir in der letzten Stellungnahme von C. JULLIAN, Histoire de la Gaule, Bd. 7, 1920, S. 255, Fn. 3, der somit
die Ansichten von Delehaye libernommen zu haben scheint: *Ich schwanke noch immer zwischen den beiden
Systemen (d. h. Martin im Jahr 316 oder im Jahr 335 geboren sein zu lassen), verhehle jedoch nicht meine
Priiferenz fiir Letzteres, das davon abhdlt, den sehr ausfiihrlichen Bericht von Sulpicius Severus zu opfern”.



191

oder sogar auf eine Option fur Gregor und gegen Sulpicius oder umgekehrt. Durch eine
Reaktion, die die irritierende Unentschlossenheit von Sulpicius Severus in vielen seiner
chronologischen Angaben erklart, ist der erste Damon, der auf die Freunde des Heiligen
Martin lauert, der der Vereinfachung um jeden Preis. Es besteht die Tendenz, unbequeme
Daten abzuwerten und dreist in den Text einzugreifen, um Korrekturen und Vermutungen
einzufligen, die die eigene These beglnstigen, wahrend man nicht versucht, Sulpicius’
Aussage abzuwerten, um Martin zu diskreditieren, wie Babut es unvorsichtigerweise
versuchte.

Diese verschiedenen Tendenzen, die in den meisten Arbeiten, die sich mit dem Problem der
Martins-Chronologie befassen, mehr oder weniger deutlich erkennbar sind, geben Anlass zu
einigen vorlaufigen Uberlegungen zur Methode. Zun&chst einmal ist es offensichtlich
wichtig, allen Passagen einen vorrangigen Platz einzurdumen, die streng historischer Natur
sind: jenen, in denen ein biografisches Detail ausdriicklich in Bezug zu einer genauen
Tatsache der allgemeinen Geschichte gesetzt wird. Und zwar unabhéngig davon, ob diese
Passagen in den Werken von Sulpicius Severus oder in denen von Gregor von Tours zu
finden sind. Zweitens miissen MutmalRungen so weit wie mdglich vermieden werden, und
die Lesarten, die uns durch die Uberlieferung der Handschriften sicher bezeugt sind,
mussen mit grédstem Skrupel respektiert werden: Die raffinierte Emendatio (Bereinigung) ist
die zweite gro3e Versuchung eines jeden, der sich diesen Problemen nahert. > Aus diesem
Grund haben wir uns mit allen moglichen Garantien umgeben, was die Erstellung der
Haupttexte der Vita betrifft. ® SchlieBlich, ohne deswegen das einzigartige Bild zu
Ubernehmen, das

® Dieser Drang nach Mutmafungen scheint eine allzu versténdliche Reaktion auf die Widerspriiche gewesen zu
sein, die man in Sulpicius’ Text vermutete. Bereits BARONIUS gab in seinen Annalen einem seiner der
Martin’schen Chronologie gewidmeten Absdtze den Titel ,Seueri textus insigniter deprauatus” [Severus’ Text ist
beachtlich pervertiert] (S. 614d, XVIll). Die Kiihnheit dieser Vermutung scheint jedoch insbesondere bei der
zweiten der beiden von uns definierten Gruppen zu bestehen. Hat in diesem Fall nicht der Wunsch nach einer
kohdrenten historischen Synthese zu schnell den Respekt vor der Manuskripttradition tiberwogen?

¢ Wir méchten an dieser Stelle unserem Kollegen und Freund, Professor B. M. Peebles von der Katholischen
Universitdt von Amerika, danken, dass er in diesem Punkt freundlicherweise die Grundlagen der vorliegenden
Arbeit Uiberprtift hat, soweit es die Texte von Sulpicius Severus betrifft. Prof. Peebles hat ndmlich gerade die
umfangreiche Kollationsarbeit abgeschlossen, die es ihm ermdéglichen wird, die Ausgabe der Werke von Sulpicius
im Corpus Christianorum sowie die Editio minor der Vita Martini und der drei dazugehdérigen Briefe, die von uns
mit einer Einleitung, einer Ubersetzung und einem Kommentar ausgestattet wurde, in der Sammlung Sources
chrétiennes auf eine neue Grundlage zu stellen. Fiir Gregor von Tours haben wir den Text der MGH verwendet; fiir
Severus der Text von Halm und die Angaben von B. M. Peebles.



192

Babut uns vom heiligen Martin gegeben hat, glauben wir mit ihm, dass die Martin-Biografie
auch ein apologetisches Werk im etymologischen Sinne des Wortes ist: eine Verteidigung,
gegen die gallo-romische und westliche Meinung, einer leidenschatftlich diskutierten Person.
Als literarisches Werk, das zu einer bestimmten Zeit und fur ein bestimmtes Publikum
geschrieben wurde’, missen alle Probleme, die es aufwirft, im Lichte der Absichten seines
Autors im Jahr 396 untersucht werden. Es kann aber auch durch die speziellen
Ausdrucksmittel erklart werden, die biografischen Genres eigen sind, durch Schemata, die
der damaligen Vorstellungswelt vertraut waren. Und die reine Chronologie der Fakten, die
bei dieser Fragenstellung fremd erscheinen mag, entgeht den Vorkommnissen dieser
doppelten Verbindung von Geschichte und Literatur weit weniger, als man zunachst denken
wirde.

*kk

Um vom Sicheren zum Unsicheren tberzugehen, wollen wir, in der Absicht, so viele
Beweise wie mdglich zu ,sichern®, zun&chst unterscheiden, was wir der Einfachheit halber
als ,absolute Daten“ und als ,relative Daten“ bezeichnen. 8 Als ,relative Daten“ betrachten
wir Altersangaben, die nicht direkt mit genauen Fakten der allgemeinen Geschichte
verknipft sind. Dies sind der Wunsch nach dem Katechumenat, den Martin im Alter von 10
Jahren aul3erte, sein ,Verlangen nach der Wiste" im Alter von 12 Jahren, seine Taufe im
Alter von 18 Jahren und sein Ausscheiden aus dem Heer im Alter von 20 Jahren. ° Die
ersten drei Zahlen (sowie die seiner Aufnahme ins Heer im Alter von 15 Jahren) werden von
Sulpicius ausdrucklich in Kardinalzahlen angegeben. Hingegen werden wir feststellen, dass
sein Alter von 20 Jahren, als er die Armee verliel3, vom Leser aus einer indirekten
Prazisierung abgeleitet werden muss, die der grol3en Szene des Abschieds zwischen Martin
und Julian vorausgeht: ,Er

7 Wir méchten, um eine praktische Formel der Bibelkritik zu verwenden, sagen, dass diese Studie versucht, das
chronologische Problem neu anzugehen, indem sie den ,,Sitz im Leben” von Sulpicius literarischem Werk genauer
untersucht.

8H. Delehaye hat uns zu dieser Unterscheidung gefiihrt. Als er versuchte, die Stichhaltigkeit der chronologischen
Belege zu priifen, stellte er vier ,solide Daten” den fiinf ,,durch Addition erhaltenen Daten” gegentiber (AB, Bd. 38,
1920, S. 31). Allerdings fasste er den Unterschied zwischen diesen beiden Gruppen nur abstrakt als einen
graduellen Unterschied in der Reihenfolge ihrer Glaubwiirdigkeit auf. Wir werden tatscchlich sehen, dass es sich
bei mehreren Daten der zweiten Gruppe tatsdchlich um einen Unterschied in der Natur handelt, wobei die
literarische Stilisierung und Symbolik die Sorge um historische Genauigkeit ersetzt. Dariiber hinaus haben wir
versucht, unser Unterscheidungskriterium genauer zu definieren.

?SVLP. SEV., Mart. 2,3; 2,4; 2,6; 3.5.



193

leistete nach seiner Taufe den Militardienst noch etwa zwei Jahre lang“. Wir werden diese
vier ,relativen Daten” aus Martins Biografie voribergehend in unserer Studie auf Seite legen
, da die ersten drei nichts mit der groRen Geschichte zu tun haben und das vierte nur
indirekt damit zusammenhangt®.

Unter allen anderen Texten von Sulpicius oder Gregor, die den Rahmen fur Martins
Biografie bilden, sind die ,absoluten Daten* die genauesten, die die wichtigsten Stationen
seines Episkopats kennzeichnen. Und zunadchst das Datum und Alter seines Todes. Trotz
Jullians Misstrauen gegenuber Gregor von Tours sind sich so kritische und unterschiedliche
Kopfe wie Pagi, Babut und Delehaye tber die Soliditat dieser Daten praktisch einig*.
Tatséachlich sind diese die bestéandigsten und genauesten, die wir haben. Die acht Texte
Gregors, die sie ganz oder teilweise stlitzen, weisen tatsachlich keinen untberbriickbaren
Widerspruch auf. Martin starb im 81. Lebensjahr ,unter dem Konsulat von Caesarius und
Atticus®, also zwischen dem 1. Januar und dem 31. Dezember 397 2, nach einem Episkopat
von 26 Jahren, 4 Monaten und 7 Tagen®,

% |hre ultimative Priifung, unten S. 222 f, wird tatsdchlich zeigen, dass sie ganz andere Probleme der literarischen
Stilisierung aufwerfen als der Fall der ,,absoluten Daten”,

). H. REINKENS, a. a. O. (siehe oben, Fn. 1) S. 252, war zu Recht (iberrascht, zu sehen, dass PAGI, a. a O. (siehe
oben, Fn. 3) Bd. 1, S. 541a, bestdtigt, dass Gregor diese Daten nach dem Tod seines Vorgdngers Martin , ex
sinceris ecclesiae suae documentis” (aus den seriésen Dokumenten seiner Kirche) erstellt habe, wihrend derselbe
Pagi Gregor gerade verddchtigt hatte, sich durch liignerische Dokumente in die Irre flihren habe lassen (ebd. S.
474: oben zitierter Text Anm. 3). Diese beildufige Hommage auf die Qualitét der Traditionen, auf denen Gregors
sehr prizise Aussagen basieren, ist umso bedeutsamer, da Pagi ansonsten Partei fiir Severus gegen Gregor
ergreift. Aber noch entscheidender ist die Zustimmung von BABUT, a. a. O. (siehe oben, Fn. 2), S. 171, und sein
Kritiker P. H. DELEHAVE (AB, ebd. S. 28): beide befiirworten die Glaubwiirdigkeit der Diptychen der Kirche von
Tours, aus denen Gregors Prdzisierungen sehr wahrscheinlich stammen.

20tto SEECK, Regesten der Kaiser und Pépste fiir die Jahre 311 bis 476 n. Chr., Vorarbeit zu einer Prosopographie
der christlichen Kaiserzeit, Stuttgart, 1919, S. 291-292.

2 Nach der Berechnung von H. Delehaye, der diese Zahl aus der Wahrscheinlichkeit einer Wahl in Tours am 4. Juli
370 wiederherstellt. GREG. TVR., Mart. 1,3 und Franc. 1,48, MGH, SRM, Bd. 1.1, S. 589,26 und 55,15 f., geben das
gleiche Konsulardatum und fast das gleiche Alter (,octogesimo anno”; ,,octogesimo et primo anno”); ,,achtzig
Jahre” und ,,achtzig Jahre und ein Jahr alt”) an. Ein geringfiigiger Unterschied besteht in der Dauer des
Episkopats, die im ersten Text auf 25 Jahre (+4 Monate und 10 Tage) festgelegt ist, im zweiten auf 26 Jahre (ohne
Angabe von Monaten oder Tagen). Der Beitrag dieser beiden Texte wird von GREG. TVR., Franc 10.31 bestdtigt,
wo ebenfalls 81 Jahre und 26 Jahre Episkopat (+4 Monate und 17 Tage) angegeben sind. Zu dieser Diskrepanz in
der Anzahl der Tage vgl. BABUT, a. a. O. (oben Fn. 2), S. 171, Fn. 1, und insbesondere H. DELEHAYE, AB, Bd 38,
1920, 5.28) sowie das Jahr seiner Thronbesteigung (8. Jahr des Valens und Valentinians = 371, was gut mit
371+26 = 397 libereinstimmt). Dieses Datum 397 wird zweitens durch vier weitere Texte Gregors bestdtigt: einer
Uber sein Geburtsdatum (vgl. folgende Nr.), die drei anderen geben spdtere Datierungen zu diesem Datum an
(Mart. 1,6, 1,32, 2,1). Diese acht Texte finden Sie (ibersichtlich zusammengefasst in den Memoiren von H.
DELEHAYE, ebd. S. 27-28.



194

Aus diesen Daten kénnen wir genau schlie3en, dass er im Jahr 316—317 geboren wurde.
Gregor von Tours datiert diese Geburt in einem anderen Text auf das dritte Regierungsjahr
Konstantins, und es gibt keinen Hinweis darauf, dass diese Angabe als abstraktes Ergebnis
einer einfachen Subtraktion betrachtet werden sollte. Konstantin wurde in York zum
Augustus ernannt beim Tod seines Vater Constantius Chlorus am 25. Juli 306 **. Sein elftes
Regierungsjahr fallt also zwischen den 25. Juli 316 und den 25. Juli 317. Gregor zufolge ist
die Geburt von Martin wohl zwischen diese beiden Daten zu legen. Aus dem Datum seines
Todes und der Dauer seines Episkopats lasst sich jedoch auch das Datum seiner
Thronbesteigung von Tours im Jahr 370-371 ableiten: sehr wahrscheinlich der 4. Juli 370 *>

Eine weitere ,absolute Tatsache" ist von entscheidender Bedeutung, da sie nicht mehr im
Werk Gregors von Tours, sondern in den Dialogen des Sulpicius Severus zu finden ist und
dennoch genau in den chronologischen Rahmen passt, der sich aus den gregorianischen
Daten ergibt. Auf dieser Seite wird Martin, der ,schon Uber siebzig ist”, dargestellt

™ A. PIGANIOL, L’empereur Constantin, Paris, 1932, S. 42. Verweise auf Texte, die eine Datierung des Todes von
Constantius Chlorus erméglichen, im Kommentar von J. MOREAU zu seiner Ausgabe von LACT mort. persec. 24,8,
Bd. 2 (= sources chrétiennes, 39), Paris, 0.D. (1954), S. 341. Text von GREG. TVR., Franc. 1.36: ,,Im 11. Jahr seiner
(Konstantins) Regierung wurde der hochselige Bischof Martinus geboren ...“ DELEHAYE, AB, Bd. 38, 1920, S. 29,
nach JULLIAN, glaubt, dass Gregor diesen Hinweis aus dem Text von Sulpicius ableitete, in dem Martin wéhrend
der Priscillianisten-Affdre in Trier als ,Siebzigjdhriger” angegeben wird (vgl. unten. Fn. 16). Dies erscheint uns
nicht evident; als Arbeitshypothese betrachten wir diese Daten hier als unabhéngig und glaubwiirdig.

5 Wie vorgeschlagen von H. DELEHAYE, ebd. S. 28. Trotz BABUTs Behauptung steht dieses Datum nicht im
Widerspruch zum Text von SVLP: SEV., Dialog 2.5,5: ,,Ungefdhr zu der Zeit, als ihm die Bischofswiirde zuteilwurde,
musste er aus dringender Veranlassung zu Hofe gehen. Valentinian regierte damals.” Wir kénnen nicht mit
BABUT, a.a.0. S. 171, Fn. 2, schlussfolgern, dass ,die Wahl des Heiligen ungefdhr mit der Thronbesteigung
Valentinians I. zusammenfiel.”, potiri rerum* nicht mit ,potiri rebus“ verwechseln. Die Konstruktion mit dem
Genitiv impliziert lediglich, dass Valentinian damals ,,an der Macht” war: Dieser Text besagt daher lediglich, dass
Martins Amtsantritt zwischen 364 und 375 erfolgte. Dem Datum 370 steht daher nichts entgegen.



195

wahrend eines seiner Aufenthalte in Trier, in der Priscillianisten-Affare. Diese Szene, in der
wir eine ,Prinzessin” (regina), die nur die Frau von Maximus sein kann, sehen, die den
heiligen Mann mit ihren eigenen Handen bei Tisch bedient, kann nur in die Zeit seiner
freundschaftlichen Beziehungen zu Maximus und dem Trierer Hof eingeordnet werden: also
vor die Verurteilung und Hinrichtung Priscillians, die nicht vor Herbst 386 stattfand. Die
Verwendung der Ordinalzahl septuagenarius im Gegensatz zu den préaziseren
Kardinaladjektiven, die in den ,relativen Daten” der Vita verwendet werden (Formel ,cum
esset X annorum?®), lasst geniigend Spielraum, so dass die Ubereinstimmung mit den
soeben angegebenen Angaben keine Schwierigkeiten bereitet.

Es gibt nur einen einzigen Misston in all diesen tUbereinstimmenden Daten der
.bischoflichen” Biografie Martins. Eine Passage aus dem zweiten Dialog von Sulpicius
besagt namlich, dass Martin, nachdem er den Fehler gemacht hatte, in Trier mit den
Ithakern communiziert zu haben, und zwar mit dem neuen Bischof Felix von Trier,*” noch 16
Jahre gelebt hatte. Felix war nach dem Tod Priscillians zum Bischof geweiht worden;
Martins ,Vergehen* kann daher nicht vor den Herbst 386 datiert werden; wahrscheinlicher
ist, dass es im Laufe des

SVLP. SEV., Dialog 2,7,4: ,,Martino semel tantum in uita, iam septuagenario, regina seruiuit et ministrauit
edenti...” [Nur einmal im Leben, er war schon ein Siebzigjéhriger, servierte die Kénigin und bediente ihn beim
Essen]. Die Soliditét dieser Gegebenheit ist von DELEHAYE (ebd. S. 25) gut erkannt worden: Er betont, dass die
Episode von Trier ,mit Ereignissen verknlipft ist, (iber die Sulpicius Severus besonders gut informiert war.” Dies
geschah zweifellos vor der letzten und so dramatischen Reise Martins an den Hof des Maximus nach der
Hinrichtung Priscillians (vgl. Dialog 3,11). Priscillian wurde im Herbst 386 hingerichtet, wie J. R. PALANQUE, Saint
Ambroise et I'Empire romain [Der hl. Ambrosius und das rémische Reich], Paris, 1933, S. 516-518, gezeigt hat,
und A. D'ALES, Priscillien et L’Espagne chrétienne & la fin du IVéme siécle, [Priszillian und das christliche Spanien
am Ende des 4. Jahrhunderts,] Paris, 1936, S. 167-173. Der letzte Kommentator des Lebens von Priscillian, M.
RAMOS Y LOSCERTALES, Prisciliano, Gesta rerum [Priszillian, Ereignisse], Salamanca, 1952, S. 99, folgt Palanque,
beschrinkt sich jedoch darauf, das Faktum zwischen den Termini von 385 und 386 zu verorten, ohne zu
versuchen, genauer Partei zu ergreifen. Das Interessean dieser Datierung der Hinrichtung auf den Herbst 386
besteht darin, den offensichtlichen Widerspruch zur Szene des kaiserlichen Banketts (berichtet von SVLP. SEV.,
Mart. 20) zu beseitigen: Martin hdtte daran in Gesellschaft des ,,Konsuls Evodius” teilgenommen, der fiir das
folgende Jahr mit dem Konsulat betraut war, vor der Hinrichtung Priscillians, also Anfang 386. Nichts spricht
tatsdchlich dagegen, dass die Szene wéhrend Martins erster Reise stattfand, vor der Hinrichtung Priscillians, also
Anfang 386, oder sogar im Jahr 385, als Evodius bereits , designierter Konsul” war.

7 SVLP. SEV., Dialog 2,3,13: ,Von Zeit zu Zeit gestand er uns unter Trinen, dass er wegen jener verderblichen
communio (Eucharistiegemeinschaft) ... eine Verringerung der Wunderkraft fiihle. Danach lebte er sechzehn
Jahre, nahm an keiner Synode teil und zog sich von allen Bischofsversammlungen zurtick. Aber klar, wie wir
erfahren haben...”



196

Winters 386-387 geschah. Es fallt schwer anzunehmen, dass Sulpicius Severus, der laut
seiner Chronik so genau lber die Einzelheiten der Priscillian-Affare informiert war, hier fir
einenFehler der Chronologie von sechsJahren verantwortlich war (tatsachlich musste man
zwischen dem ,Fehler* und dem Tod zehn Jahre erwarten)*®Wenn wir die Uberlieferung des
Wortes ,sedecim” in den ,mss" betrachten, bemerken wir zum einen die merkwurdige Lesart
Lsedicem“, die insbesondere fiir den Veronensis charakteristisch ist, und zum anderen die
grafische Nahe der Lesart ,sedecim” - nach dem mit ,s" endenden ,uirtutis* -sowie maogliche
Vermutungen ,sed decem* oder ,undecim*, je nachdem, ob wir annehmen, dass Martin 10
oder 11 Jahre nach der Wahl von Felix starb. Es ist daher mdglich, dass Sulpicius’ Text hier
leicht verandert wurde *°. Selbst wenn wir uns aus methodischen Griinden weigern, diese
Schwierigkeit zu I6sen, bleibt es doch so, dass die abweichende Gegebenheit der Lesart

8 \Wenn der jiingste Historiker des Priszillianismus (M. RAMUS: a.a.0, Fn. 16 oben) versucht ist, den bisher
anerkannten Wert der Chronik unter den Quellen zur Geschichte des Priszillianismus in Frage zu stellen, sollte
klargestellt werden, dass sich seine Kritik vor allem auf das Wissen von Sulpicius Severus (ber die in Spanien
stattgefundenen Ereignisse bezieht. Wir kénnen ihn daher nicht in gleichem MafSe fiir die Ereignisse
verantwortlich machen, die sich in Gallien zugetragen haben, und insbesondere nicht fiir jene, die speziell Martin
betreffen. Zum Wert der Chronik im Urteil moderner Historiker, sowoh! auf dem Gebiet der jiidischen Geschichte
als auch in Fragen der zeitgendssischen Ereignisse des Sulpicius, vgl. die sehr positiven Schlussfolgerungen von J.
BERMAYS, Uber die Chronik des Sulpicius, ein Beitrag zur Geschichte der classischen und der biblischen Studien, in
seinen Gesammelten Abhandlungen, herausgegeben von H. USENER, Bd.2, 1885, S. 81-200, passim, sein Urteil
bestdtigt durch H. GELZER, Sextus Julius Africanus und die byzantinische Chronographie, Bd. 2.1, Leipzig, 1885, S.
107-108.

¥ Die Korrektur ,,sed decem” wurde bereits von LECOY DE LA MARCHE, a.a.O. (oben Nr.2) S. 620 vorgeschlagen,
aber er konnte in einer Kopie mit schlecht getrennten Wértern keinen méglichen Einfluss des End-s von ,uirtutis”
auf das folgende Wort (Text oben Fn. 17) beobachten. Wenn wir eine Kleinschreibung des Anfangsvokals von
undecim durch ein u tildé in einem Archetyp in Minuscel annehmen und die mégliche Konfusion dieses u selbst
mit einem e verwechseln, kbnnten wir eine Kette virtutisudecim >uirtutissudecim >virtutis sedecim vermuten. Die
Lesart von V (isoliert; aber ms. die dlteste) kénnte auch zur Annahme einer grafischen Filiation sed decem >
sedecem > sedicem et sedecim fiihren. Die Schwierigkeit dieser Vermutung liegt jedoch im unmittelbar
nachfolgenden Kontext, da der folgende Satz genau mit einem ,,sed” beginnt (Text oben Fn. 17). Von da an
scheint es, wenn wir an dieser zweiten Hypothese festhalten, eher eine blofse Vermutung zu sein, ndmlich eine
urspriingliche Lesart uirtutis decem mit der unguten Lesart uirtuti sdecem und eine spdtere Weiterentwicklung
uirtuti(s) sederem usw. Bei beiden Hypothesen und abgesehen von der Méglichkeit rein grafischer
Verwechslungen muss man die Instabilitdt des Vokalismus in der e/i-Reihe im merowingischen und
vorkarolingischen Zeitalter berticksichtigen: vgl. die Untersuchung des Problems durch Max BONNET in seiner
Dissertation (ber Le latin de Grégoire de Tours, und, in unseren Daten, den Vokalismus der sedicem-Lesart.



197

sedecim vdllig isoliert erscheint von dem koharenten Ganzen, das wir gerade beobachtet
haben. Und dies einschliel3lich der Lesart septuagenario, die Sulpicius in demselben Werk
vermittelt, wiirde genau zu einer Lesart passen, die hier auf 10 oder 11 Jahre, also diese
letzte Phase in Martins Leben, festgelegt wird.

All diesen Daten ist abschlieRend noch eine letzte hinzuzufigen, mit der wir uns auf ein
noch schwierigeres Terrain begeben: namlich das der Entlassung, die es Martin
ermdglichte, die Armee zu verlassen, um unter der Anleitung von Hilarius den
Anforderungen seiner spirituellen Berufung nachzukommen. Versuchen wir vorlaufig, alle
Exegesen zu ignorieren, die sich zu diesem vierten Kapitel der Vita angesammelt haben.
Die ,absolute Gegebenheit* des Textes ist folgende: Martin bittet Caesar Julian um seinen
Abschied und erhélt ihn, als dieser, um den Einfall der Barbaren in Gallien abzuwehren, die
réomischen Truppen auf dem Gebiet der Stadt der Vangionen konzentriert: das heif3t in der
Region des Mittelrheins, um das heutige Worms herum . Die Schwierigkeit besteht darin,
in dieser literarischen sehr aufwendigen Szene, die Spuren dieses subtilen Mittelwegs
zwischen historischer Wahrheit und reiner Legende zu finden, dem der Autor im gesamten
Werk zu folgen bevorzugt ?*. Aber halten wir uns zunachst an die historischen und
geographischen Gegebenheiten der Szene, dann kénnen wir in diesem Kapitel die
.-absoluten Daten” prazisieren: Martin beantragte und erhielt seinen Abschied zu Beginn von
Julians Feldzug in Gallien, also in den ersten Monaten des Jahres 356 %.

2 Die Tatsache, dass die ,petitio missionis” [Bitte um Entlassung] Julian im Verlauf eines feierlichen , donativum”
vorgelegt wird, dass darauf der pathetische Dialog folgt, den wir bei Sulpicius lesen, der Zorn Julians, die
Verhaftung Martins, das Wunder der Kapitulation der Barbaren: all dies erscheint zweitrangig, dufSerlich und in
gewisser Weise sogar hinter den ,,absoluten Gegebenheiten”. All dies kénnte durchaus Teil einer literarischen
Stilisierung sein, die direkt mit den Geschichten der ,literarischen Passionen” verbunden ist: vgl. weiter unten,
Fn. 82.

2L Wir kénnen hier nur die Daten dieses literarischen Problems skizzieren, die Gegenstand einer anderen Studie
sein werden. Es taucht hier lediglich im Hintergrund auf, was - iibrigens unverzichtbar - fiir das hier zu
behandelnde Chronologieproblem ist.

2 Erinnern wir uns an den wesentlichen historischen Kontext: Julian, der von Constans hastig zum César erhoben
und mit seiner Tochter Helena verheiratet worden war, war gerade mit der Aufgabe betraut worden, der
germanischen Invasion entgegenzutreten und die Situation der rémischen Streitkrdfte in Gallien
wiederherzustellen. Zu diesen Tatsachen: C. JULLIAN, Histoire de la Gaule [Geschichte Galliens], Bd. 7, Paris, 1920,
S. 182 ff; und A. PIGANIOL,L’Empire chrétien [Das christliche Reich], in I’Histoire romaine der Sammlung. Glotz,
Bd. 4.2, Paris, 1947, S. 94 und 119 ff. Was die Konzentration von Julians Truppen um Worms im Jahr 356 betrifft,
so wurde die historische Plausibilitét dieser Gegebenheiten von JULLIAN, Notes gallo-romaines [Gallo-rémische
Notizen], XLVII, in REA, Bd. 12, 1910, S. 263—-265 eingehend untersucht.



198

Allerdings scheinen diese Rohdaten, wenn wir sie mit den ,relativen - und indirekten -
Daten“ vergleichen, wonach Martin damals das Alter von 20 Jahren erreicht hatte 2, dem
chronologischen Rahmen der zuvor erwéhnten Texte zu widersprechen. Wenn Martin im
Jahr 316 geboren und 356 entlassen wurde, misste er die Armee im Alter von 40 Jahren
verlassen haben. Diese erhebliche Diskrepanz zwischen einer absoluten und einer relativen
Tatsache missen wir nun zu erklaren versuchen, nachdem wir gezeigt haben, dass das
Alter von 40 Jahren im Jahr 356 nicht im Widerspruch zu dem steht, was uns die
vorhergehenden Kapitel der Vita Gber Martins militarische Karriere lehren.

*k%k

Diese Karriere hatte sich, wenn wir nach der Logik der ,absoluten Daten“ schlussfolgern, in
den 15 bis 40 Jahre seines Lebens zugetragen, sie hatte demnach 25 Jahre gedauert, von
331 bis 356. Diese vorlaufige Schlussfolgerung muss mit den Ausfiihrungen von Sulpicius
verglichen werden, die es uns ermdglichen, die verschiedenen Phasen dieses Dienstes mit
einiger Genauigkeit zu rekonstruieren.

.Weil die Firsten jedoch beschlossen hatten, dass die S6hne von Veteranen eingezogen
werden sollten, wurde Martin von seinem Vater angezeigt, der auf sein hervorragendes
Verhalten eiferslichtig war; mit finfzehn wurde er in Ketten gelegt und musste einen
militarischen Eid leisten” ?*. Indem Sulpicius auf so dramatische Weise die Einberufung
eines sehr jungen Heranwachsenden schildert, liefert er uns in Wahrheit keine ,absolute
Gegebenheit”. Die erste Lekture I8st in uns zunachst den unangenehmen Eindruck einer
Stilisierung aus. Und doch gibt es keines dieser Details, das sich nicht als vollkommen
plausibel erweist, sowohl im allgemeinen Rahmen der Militargeschichte des vierten
Jahrhunderts als auch im besonderen Rahmen der militdrischen Situation des Reiches im
Jahr 331. Die Vererbung des Soldatenberufs geht vielleicht bis auf die romische Armee der
Severer zuriick, wurde jedoch ab der militdrischen Reorganisation des Diocletian streng
geregelt.

Z Dies impliziert, bei Sulpicius Severus, der Kontext vor der Szene von Worms, Mart. 3,5: ,Als er achtzehn Jahre alt
war, wartete er fast zwei Jahre lang auf seine Taufe (...), nachdem er getauft worden war, diente er im Militdr,
allerdings nur dem Namen nach”.

2 SVLP. SEV., Mart. 2,5: ,Als aber die Konige verfiigten, dass die S6hne von Veteranen zum Militér eingezogen
werden sollten, wurde er von seinem Vater gemeldet, der ihn um sein segensreiches Tun beneidete; als er
flinfzehn Jahre alt war, wurde er gefangen genommen und durch die militdrischen Eide gefesselt.”



199

Dieser rechtliche Zwang fuihrte sogar zu grassierender Gehorsamsverweigerung unter den
Séhnen der Veteranen, die versuchten, sich zu entziehen, indem sie flohen, sich
versteckten oder sich sogar selbst verstimmelten #. Sulpicius’ Text legt nahe, dass die
dramatische Eingliederung des jungen Martin durchaus die Folge eines Versuchs dieser Art
gewesen sein kdnnte. ,Prodente patre* (meldete ihn der Vater den Behdrden] lasst sogar
den Schluss zu, er hatte sich fir die zweite Methode entschieden.

Kdnnen wir Sulpicius’ Anspielung auf ein ,Edikt der Flrsten“ klaren? Laut Babut wirde der
Plural ,regibus“ bedeuten, dass die Einberufung des jungen Jugendlichen erst nach der
Teilung des Reiches unter den S6hnen Konstantins, nach dessen Tod im Jahr 337 und vor
dem Tod des Constantius im Jahr 350 # erfolgt sein kdnnte. Das Edikt von 326 tber die
Einberufung der S6hne von Veteranen, auf das der Text anspielen kdnnte, ist zweifellos von
.Kaiser Konstantin Augustus an Severus" gerichtet, wird jedoch auf das siebte Konsulat von
Konstantin Augustus und das erste von Constantius Caesar datiert. In dem Begriff "reges",
den Severus hier verwendet, kbnnte man daher entweder eine Anspielung auf die Art der
kollegialen Leitung sehen, die von der Tetrarchie eingefihrt wurde, und auf die gemeinsame
Verwaltung des Reiches durch Augustus und die Césaren, oder einen Hinweis auf die
Autoritat der beiden amtierenden Konsuln, die genau im Jahr 326 Augustus und sein Sohn
Casar Constantius?” waren. Nach diesem Edikt von 326 ,mussten die S6hne der Veteranen,
wenn das Plakat zur Einberufung in allen Stadten ausgehangt wird,

% Allgemeine Darstellung der gesetzlichen Bestimmungen, Verweise auf die wesentlichen Texte hierzu und zur
Ahndung der Gehorsamsverweigerung, in LIEBENAM, s.u. Dilectus, in RE von PW, Bd. 5.1, 1903, c. 630 und 636;
vor allem aber R. GROSSE, Rémische Militérgeschichte von Gallienus bis zum Beginn der byzantinischen
Themenverfassung, Berlin 1920, S. 204, 2°: ,Veteranorum filii“; siehe auch E. SANDER, Praebitio, protostasia,
Erbzwang, ein Beitrag zur Heeresaufbringung des IV. und V. Jahrhundert, in Hermes, Bd. 75, 1940, S. 192-205,
und G. GIGLI, Forme di reclutamento militare durante il basso imperio, in Rendiconti della classe di scienze morali,
storiche e filologiche, Accademia Nazionale die Lincei, serie ottava, Bd. 2, 1947, S. 268 ff, die den Ausfiihrungen
der vorhergehenden Autoren nicht viel hinzufiigen, zumindest nicht zu dem exakten Punkt, der uns interessiert.

2 F. Ch. BABUT, Saint Martin de Tours, S. 169, Fn. 3.

27 Vlon den drei von Konstantin im Jahr 317 eingesetzten Césaren wurden Licinius Il. im Jahr 323 und Crispus im
Jahr 326 abgesetzt und hingerichtet. Constans hingegen war erst ab 333 mit dem Reich verbunden, Constantius

Il. hingegen schon seit 323. Neben Konstantin Augustus regierten daher in den Jahren 331 und 332 zwei Cdsaren:
Konstantin II. (seit 317) und Constans Il. (seit 323). Mit ,Reges” kénnen sich daher entweder diese drei Kaiser oder
der erste und der dritte bezeichnen, die sich das Konsulat von 331 teilen. Mit ,Reges” bezeichnet ORQS., 7,26,6
die Tetrarchie folgendermafen: ,multorum simul requm patiens consortium* [sie litt zugleich unter der
Mitregentschaft vieler Kénige].



200

mit Gewalt gezwungen werden, die Funktion eines Dekurionen zu Ubernehmen oder dem
Staat zu dienen“®, Das Edikt muss auf viel passiven Widerstand gestolRen sein, denn einige
Jahre spater — ein Jahr nach Martins Einziehung, wenn wir die Hypothese von 331 und die
in den Manuskripten des Theodosianum Uberlieferte Datierung dieses Edikts akzeptieren —
richtet der Kaiser an den Pratorianerpréfekten ein Edikt zum gleichen Thema: ,Wir haben
schon seit langem vorgeschrieben, dass die S6hne von Veteranen, die nach 16 Jahren den
offentlichen Dienst nicht mehr auf sich nehmen kénnen oder sich als waffenuntauglich
erweisen, den Kurien zugeteilt werden®.“ Die Unklarheiten in diesem Text legen die
Vermutung nahe, dass zwischen den beiden Edikten (das heil3t in der Zeit, in der Martin
eingezogen wurde, unabhangig vom Datum dieses zweiten Edikts) eine oder mehrere
Verfassungen das Wehrpflichtalter bereits friiher festgelegt haben kénnten als das Edikt von
326 *°.

Das in Sulpicius’ Text angedeutete Problem des 15. Lebensjahres wird dadurch jedoch nicht
gelost: Das néchstliegende gesetzliche Alter, das in den im Theodosianum tberlieferten
Reichsverfassungen bezeugt ist, liegt namlich nicht unter 16 Jahren.

% COD. Theod. 7,22,2, Bd. 2, S. 356 MOMMSEN 19547 (= Bd. 2, S. 451 GODEFROID): ,,Veteranorum filios ...
programmate per omnes ciuitates proposito, ad alterutrum conpelli iubemus, ut aut decurionatus muneribus
obtemperent aut militent” (Wir befehlen, dass die S6hne der Veteranen, nachdem das Mobilisierungsplakat in
allen Stddten verdffentlicht ist, zu beiden Diensten verpflichtet werden, entweder sich zu den Aufgaben der Kurien
zu verpflichten oder den Militérdienst zu leisten). Es ist zuldissig, hier liber die Bedeutung des Verbs ,militare” zu
stolpern, da es, ebenso wie das Wort ,,militia“, im 4. Jahrhundert manchmal die beiden Formen des
Staatsdienstes bezeichnet, ndmlich den éffentlichen Dienst und die Miliz (vgl. unten Anm. 64). Der hier
vorliegende Kontext erlaubt es uns jedoch nicht, ihm diese umfassende Bedeutung beizumessen: Bei dem
Lprogramma“ handelt es sich tatscichlich um ein Mobilisierungsplakat.

2 COD. Theod. 7, 22, 4, S. 357 MOMMSEN (= S. 453 GODEFROID): ,Vor langer Zeit haben wir beschlossen, dass
die S6éhne von Veteranen, die nach sechzehn Jahren nicht in der Lage sind, den Militéirdienst zu leisten, oder die
nicht waffenfdhig sind, in den Gerichten angestellt werden sollen.”

3% Mommsen fragte sich, ob das Datum dieses zweiten Edikts nicht herabgesetzt werden sollte, ohne sich jedoch
mit Sicherheit zugunsten von 343 entscheiden zu kénnen (was er in seiner Ausgabe in Klammern und mit einem
Fragezeichen vorgeschlagen hat). Dies wiirde im Ubrigen die Unklarheit der urspriinglichen Formel nicht
beseitigen: Der Verweis auf ein friiheres Edikt kann sich némlich nicht auf das Edikt von 326 beziehen, da dieses
das Mindestalter fiir die Wehrpflicht auf 20 bis 25 Jahre festlegte; es kénne sich auch nicht weiter um das Edikt
vom 8. August 331 lber den Eintritt in die stddtischen Kurien handeln, da dieses das Mindestalter fiir den Eintritt
auf das 18. Lebensjahr festlegte. Aus diesem Grund vermutete Godefroid die Existenz mindestens eines
verlorenen Zwischenedikts. All diese Beobachtungen lassen die Schlussfolgerungen derjenigen anzweifeln, die
Martin im Alter von 15 Jahren im Jahr 351 (Jullian), von 16 Jahren im Jahr 332 (Baronius) oder von 17 Jahren
zwischen 332 und 346 (Babut) einordnen wollen, um nur einige charakteristische Beispiele zu nennen.



201

Aber die willkirliche Verschiedenheit der durch die verschiedenen Erlasse jeweils
festgelegten Altersangaben vermittelt uns nicht den Eindruck einer unverénderlichen
Konstanz der kaiserlichen Gesetzgebung in diesem Punkt. Tatsachlich scheint es so, als
habe die Kanzlei in dieser Angelegenheit keine wirklich feste Doktrin gehabt, sondern sich
eher empirisch an die Erfordernisse des Augenblicks angepasst hat. Andererseits seit dem
zweiten Jahrhundert, soll Kaiser Hadrian - glaubt man Spartien, der unter Diokletian schrieb
und dort mdglicherweise einen Brauch seiner Zeit ibernahm - seinen Dienst im Alter von 15
Jahren angetreten haben; und die lateinischen Inschriften, die uns die Karrieren bestimmter
Soldaten der kaiserlichen Armee Uberliefert haben, liefern uns weitere Beispiele fir eine
Inkorporation in diesem Alter *'. Es erscheint daher sehr unklug, diesen Hinweis von
Severus durch eine Textkorrektur beseitigen zu wollen. Nichts, in der Tradition ms. sowie
das, was wir noch heute von den Gebrauchen des 4. Jahrhunderts in dieser Angelegenheit
erkennen konnen, erlaubt es uns, ihre Plausibilitéat in Frage zu stellen.

Darlber hinaus ist es nicht einmal sicher, dass uns die gesetzlichen Bestimmungen allein
Aufschluss Uber die Echtheit dieser Inkorporation im Alter von 15 Jahren geben kénnen.
Denn selbst wenn man davon ausgeht, dass im Jahr 331 eine Aushebung im Alter von 16
Jahren angeordnet worden war, gibt es keine Garantie dafir, dass Martins Vater, dieser alte
heidnische Offizier, der sich spater hartnéackig weigerte, von seinem Sohn getauft zu
werden, nicht unter Zeitdruck stand, sein Kind, das fur seinen Geschmack zu friih und zu
stark vom Christentum angezogen wurde, darin verwickelt (implicatus) zu sehen. In dieser
Zeit ohne Personenstandsregister konnte er seinen Sohn als ,moglichen Wehrpflichtigen*
ausgeben, wahrend Martin noch nicht das gesetzlich vorgegebene Alter hatte, sondern erst
in seinem sechzehnten Jahr war. In diesem Fall wirde die Mehrdeutigkeit der
Indizienaussage von cum, die in Sulpicius’ Text das Alter von 15 Jahren angibt, in einem
neuen Licht erscheinen. In seinem streng formalen Aspekt kénnte ihm eine leichte Nuance
absichtlicher Opposition beigemessen werden, die mit dem ,apologetischen* Aspekt der
gesamten Passage in dem Sinne tbereinstimmen wiirde, wie wir ihn bereits in definiert
haben *; man muss es verstehen: ,als er (noch) erst 15 Jahre alt war“. Die Gewohnheit des
Lateinischen, solche Nuancen von Einschrankung oft implizit zu lassen,

31 Bezugnahme auf Spartien und vorsichtige Uberlegungen zur Variabilitdt des damaligen Einberufungsalters und
der Anwerbungsmafinahmen, in: R. GROSSE, a. a. O. (oben Fn. 25), S. 205; Wir werden den Hinweis auf eine
Einberufung nach 15 Jahren in die CIL-Registrierung aufnehmen, Bd. 13, 6886, berichtet von KROMAYER VEITH,
Heerwesen und Kriegsfiihrung der Griechen und Rémer, Miinchen, 1928, S. 487, in der auch eine Einberufung im
Alter von 14 Jahren (CIL, Bd.3,3538) und drei weitere im Alter von 16 Jahren vermeldet wurden

2 oben S. 192 s.p.



202

wurde dieser Interpretation nicht widersprechen. Diese Hypothese erscheint umso
attraktiver, als die Rekrutierungsoffiziere der romischen Armee in diesen Zeiten
grassierender Gehorsamsverweigerung und der chronischen Krise des Personalbestandes
wohl nicht allzu genau auf das Alter der Rekruten bei der Musterung geachtet haben. Wir
haben keine offiziellen Zeugenaussagen liber derartige Ubergriffe seitens der
Armeeanwerber. Doch verfiigen wir tber ein wertvolles Zeugnis — das genau auf den
Sommer 331 datiert ist — Uber parallele Missbrauche bei der Rekrutierung von Dekurionen:
namlich die Anwerbung von Dekurionen als zweitem ,Beruf“, den die Séhne von Beamten
und Soldaten neben dem Waffen- und Staatsdienst wahlen konnten. Eine Verfassung weist
tatsachlich auf viel schwerwiegendere Tatsachen hin: ,Einige Kurialen in verschiedenen
Stadten forderten, die Funktionen der Kurie missbrauchlich auf minderjahrige Untertanen
aufzuteilen, Uber die die Vormundschaft des Staates wachen muisse, und zwar in einem
solchen AusmaR, dass Kinder im Alter von 7 und 8 Jahren ernannt wurden...“®. Der
Missbrauch, dem Martin méglicherweise von Seiten der Anwerber mit Zustimmung der
vaterlichen Autoritat ausgesetzt war - namlich der eines ehemaligen Tribuns, dem diese
Militars nichts abzuschlagen hatten -, wéare, wie man zugeben wird, unendlich weniger
schwerwiegend gewesen®. In jedem Fall werfen die drei von uns erwahnten
Reichsverfassungen mehr Licht auf die Szene von Martins Einberufung.

SchlieRlich vermag auch die Militdrgeschichte der Herrschaft Konstantins in den Jahren
331-332 ihre auRerliche Plausibilitdt zu bestatigen. Der Anonymus von Valois berichtet in
der Tat, dass die Sarmaten zu diesem Zeitpunkt selbst von den Goten angegriffen wurden
und um das Eingreifen der kaiserlichen Waffen baten. Im Winter 331/332, wéhrend

3.COD Theod. 12,1,19, Bd. 1,2, S. 667 MOMMSEN (Bd. 4, S. 379 GODEFROID); ,,Denn einige Kuriale verschiedener
Stddte, beriefen Minderjédhrige, denen der éffentliche Schutz geschuldet ist, zum Konsortium der Kurie, so dass
nach sieben oder acht Jahren einige von ihnen bestdtigt wiirden...” Und sogleich daran zu erinnern, dass das
Mindestalter fiir den Eintritt in eine stddtische Kurie auf 18 Jahre fixiert ist.

# Sollte die Mdglichkeit in Betracht gezogen werden, dass Martin zuerst zu diesen Kindern der Truppe kam, die
die ,adcrescentes” [Heranwachsende] waren (vgl. hierzu O. SEECK, Artikel adcr. in RE de PW, Bd. 1,1, 1893, c.
349)? Allerdings musste diese Eintragung in die Truppendienststelle, in der der Vater gedient hatte, deutlich vor
Vollendung des 15. Lebensjahrs erfolgen. Und das Ende des von uns untersuchten Textes von Severus ldsst darauf
schliefsen, dass es sich hier um die tatsdchliche Einbeziehung eines jungen Heranwachsenden handelt, der als im
wehrfidhigen Alter angesehen wird: Wie liefSe sich sonst die sehr prézise Anspielung auf die ,sacramenta” (Eide)
erkldren? Wir méchten jedoch darauf hinweisen, dass H. DELEHAYE, AB, Bd.38, 1920, S. 23, diese L6sung
favorisierte, als er (als guter Bollandist sprechend) annahm, ,,dass den fiinf Jahren, die er im Militér verbrachte,
eine Art Noviziat (sic) vorausging”.



203

sein Vater den gesamten Feldzug von seinem Hauptquartier in Marcianopolis aus leitete,
sollte Caesar Constans fast hunderttausend Goten vernichten haben, bevor er sich gegen
die Sarmaten wandte, deren ,Loyalitat gegenliber dem Reich als zweifelhaft bekannt war“ .
In diesen unruhigen Jahren, als es wichtig war, die Donauarmee am Vorabend eines
wichtigen Feldzugs zu verstarken, ist es verstandlich, dass die Anwerber besonders intensiv
nach den Séhnen von Veteranen suchten, insbesondere nach denen, deren Vater in den
Korps gedient hatten, die an der Donau Wache hielten®. Es ist auch verstandlicher, dass
Martins Vater unter diesen Bedingungen Rechtfertigungen fir seine brutale Geste finden
konnte, die nicht alle wertlos waren, in einer Situation, in der der Donaulimes effektiv
bedroht war®.Schlief3lich ist es nicht unwahrscheinlich, dass am Vorabend eines neuen
Feldzugs gegen die Goten und Sarmaten, im Jahr 331 oder Im Winter 331/332 an den
Mauern von Pavia ein Plakat (programma) angebracht wurde, das eine neue Aushebung
gemalf den Bestimmungen von 326 ankindigte, moglicherweise in Form eines neuen
Edikts, das fur die Aushebung in jenem Jahr das Wehrpflichtalter auf mindestens 16 Jahre
festlegte.

Wenn man jedoch die Wahrscheinlichkeit dieses Eintritts in den Waffendienst im Alter von
15 Jahren in den Jahren 331-332 zugibt, wird diese Datierung nicht

* ANON. Vales. 1,6,30ff MGH, AA, Bd. 9, S. 10,23: ,Schlieflich fiihrt er Krieg gegen die Goten und kam den darum
bittenden Sarmaten zu Hilfe. So wurden durch den Cdsar Konstantin fast Hunderttausend durch Hunger und Kdlte
ausgeldscht. Dann nahm er Geiseln, darunter einen Sohn des Kénigs Ariaricus. Als so mit ihnen Frieden
geschlossen war, wandte er sich gegen die Sarmaten, die auf Zweifel an ihrer Treue gepriift wurden.” Die
Situation von 331-332 steht also in nichts der von 351 nach, wo die schwierige Lage von Constans als Grund fiir
die Wahl dieses Datums fiir die Einberufung Martins angefiihrt wird. Auch wenn wir diesen Beobachtungen zur
militdrischen Lage des Jahres 331 keinen grof3en positiven Wert beimessen, so laden sie uns umgekehrt doch
dazu ein, die analogen Beobachtungen, mit denen man das Datum des Jahres 351 verteidigen méchte, ohne
weiteres in Betracht zu ziehen. Und wir sind uns einig, dass sie dazu beitragen, das Datum 331-332 wenn auch
nicht sicher, so doch zumindest sehr plausibel zu machen.

* Selbst wenn wir die Hypothese von Martin als ,,adcrescens” ablehnen, scheint es wahrscheinlich zu sein, dass
der Sohn des Tribuns von Sabaria in dasselbe Korps wie sein Vater aufgenommen (oder gezwungen) wurde, dort
zu dienen, und dass es sich zundchst um ein Korps der Donauarmee handelte. Nun war es das erste Anliegen der
kaiserlichen Behdrden, die Stérke des Donauheeres zu erhéhen und zu komplettieren, sowohl bei der Vorbereitung
als auch wdhrend des Feldzuges im Jahr 332 gegen die Goten und Sarmaten.

37 Die mittlere Donau war in diesen Jahren besonders bedroht, und wir wissen, dass im Jahr 333 die Grenzstadt
Campona, die am rechten Donauufer wenige Kilometer von Aquincum, also etwa zwanzig Kilometer éstlich von
Sabaria, liegt, bei einem Barbarensturm eingenommen wurde.



204

durch den unmittelbar vorhergehenden Kontext widerlegt, in dem Sulpicius erklart:
.Nachdem er in seiner Jugend den Militdrdienst absolviert hatte, diente er in den
Schwadronen der Garde unter Prinz Constans und dann unter dem Casar Julian®**? Babut
glaubte, uns versichern zu kdnnen, dass dieser Text es uns nicht erlaubt, Martins Eintritt in
die romische Armee vor das Jahr 350 zu datieren, als der Tod des Constantius die Macht,
die sein Bruder Constans bis dahin nur tber den Osten ausgelibt hatte, auf den Westen
ausdehnte *°. Doch diese Interpretation erscheint fragwirdig. Wenn wir uns diesen Satz
zunachst auf Latein anhdren, fallt uns seine Aufteilung in drei Teile auf, von denen jeder mit
einem vollkommen ciceronischen Satz endet, gemaR den raffiniertesten Gesetzen der
.Kolometrie“ in der kiinstlerischen Prosa des Vierten Kaiserreichs . Diese formale Struktur
ladt uns daher dazu ein, in dem Satz die Widerspiegelung dreier Perioden von Martins
Militarkarriere zu suchen. Eine Jugend, in der er bereits Soldat war, vielleicht ohne noch das
Privileg zu haben, in einem Elitekorps zu dienen. Und es ist moglich, dass dieser Dienst bis
zum 28. oder 30. Jahr andauerte, wenn wir uns auf den Terminus ad quem beziehen, der
von den Romern tblicherweise auf die adulescentia ** festgelegt wurde. Erst dann, unter der
Herrschaft von Constantius, ware er in die Schwadronen der Wache der Scolares
eingetreten, bevor die Wahl von Constantius

B SVLP. SEV., Mart. 2,2 (Text HALM, ich fiige das erste Komma ein): , Er folgte in seiner Jugend dem Militdrdienst,
unter den Fligeln der Scholaren diente er unter Kénig Constantius, dann unter dem Cdsar Julian.” Die Lesart
,Constantino” erscheint nur in 4 Zeugen von 31 und nicht in den 3 dltesten, insbesondere nicht in V — (Hinweis
von B. M. Peebles).

39 E. Ch. BABUT, Saint Martin de Tours, S. 169, Fn. 3: ,Laut V.M. 2.2 ... trat er seinen Dienst friihestens im Jahr 350
an.” Dies setzt voraus, dass ,,rex” nur ,Augustus” bedeutet; aber vor allem liegt es daran, dass der Satz nicht
sorgféltig genug gelesen wird.

“Die Kolometrie besteht darin, Klauseln nicht nur am Ende jedes Satzes, also vor der starken Interpunktion,
sondern auch am Ende jedes Satzglieds zu platzieren. Hier beobachten wir: in adulescentia séciitiis» (tritrochée);
,regé Constantlo» (dicrétique), ,,Caesaré milltduit” (péon premier + trochée). Wir wissen, dass die Klauseln in der
Vita Martini sorgfdltiger formuliert sind als in Sulpicius” anderen Werken: vgl. das Fazit der Untersuchung von Per
HYLTEN, Studien zu Sulpicius Severus, Lund, 1940, S. 57 (ausschliefslich basierend auf einer Untersuchung der
Satzenden vor der starken Interpunktion: ebd. S. 26 und Anm. 3).

“1SID., orig. 11,2,3-4:,,das dritte (Alter) ist die Jugend, wenn man erwachsen ist, um zu zeugen, und die sich bis
zum 28. Lebensjahr erstreckt”. Eine andere Tradition wird von Varron reprdsentiert, (ibermittelt von Censorinus,
De die natali, 14: Sie fixiert die “adulescentia” zwischen 15 und 30 Jahren. Weitere Einzelheiten finden Sie unter:
G. HOEHN, Die Einteilungsarten der Lebens- und Weltalter bei Griechen und Rémern, Programm des kgl.
humanistischen Gymnasium Lohr a. M. fiir das Schuljahr 1911-12, Wiirzburg 1912.



205

sich noch nicht darauf fixiert hat, dass Julian die Leitung der Operationen in Gallien *
Ubernehmen sollte.

Selbst wenn wir jedoch die Zweiteilung von Babut zwischen einer Dienstzeit unter
Constantius und einer anderen unter Julian zugeben, ist es vielleicht mdglich, den
offensichtlichen Widerspruch zwischen diesem Text und der Datierung von 331 aufzulésen.
Wenn wir uns tatséchlich an die von uns vorgeschlagene Interpretation des Begriffs
Jregibus* im Satz zur Inkorporation “*erinnern, ist die Annahme zulassig, dass Sulpicius mit
den Namen Constantius und Julian die beiden Fursten bezeichnet haben kénnte, unter
deren Regierung Martin seinen Militardienst begann bzw. beendete. Wir haben tatsachlich
gesehen, dass Martins Einberufung wahrend der Vorbereitungen fur den Feldzug gegen die
Goten in den Jahren 331-332 erfolgt sein kdnnte, ein Feldzug, der vor Ort von Caesar
Constantius gefihrt wurde. Es ist daher méglich, dass Martin seinen Dienst im Osten ,unter
dem Firsten Constantius* aufnahm und nach dessen Ernennung zum Augustus im Jahr 337
seiner direkten militdrischen Autoritat unterstand, bis er durch Julians Ernennung zum
Caesar in Mailand und seine Ubertragung des Kommandos iiber die rémischen Truppen in
Gallien dessen Autoritat unterstellt wurde. Nach dieser Hypothese wirde der Begriff ,rege”
sowohl die offiziellen Amter als auch die nachfolgenden Amter von Constantius als Caesar
und spater als Augustus umfassen. Somit stellt der Satz, in dem Sulpicius die
verschiedenen Phasen von Martins Militérkarriere beschreibt, keineswegs ein
unidberwindbares Hindernis fur eine Inkorporation im Jahr 331 dar, sondern ist mit diesem
Datum vereinbar; er lasst sogar mehrere Interpretationen zu *.

Wir missen nun zum Schauplatz in Worms zurtickkehren und versuchen, das Datum des
Abschieds von 356 zu erklaren, indem wir es streng vom Standpunkt des tatsachlich von
Martin geleisteten Dienstes aus betrachten, wenn wir seinen Beginn auf 331 datieren. Zu
der Zeit, als Julian seine Truppen bei den Vangionen konzentrierte, beschloss Martin, die
Armee zu verlassen,

*2 Djese Seite wurde geschrieben, als mir auffiel, dass diese Interpretation von Griffe in La Gaule chrétienne ¢
I'époque romaine, Bd. 1, Paris, 1947, S. 204. vorgeschlagen wurde.

“obensS. 199, Fn. 27.

“ Wir werden uns hier nicht mit dem zweitrangigen Problem des Datums von Martins Eintritt in die ,scolae” oder
seinem mdoglichen Ubergang in die weifse Garde der ,,candidati” befassen, da keine dieser beiden Fragen die
Gesamtchronologie seiner Karriere beriihrt. Auch die Wahrscheinlichkeit seiner Inkorporation als ,circitor” ist ftir
unsere Forschung uninteressant.



206

,den Augenblick fir guinstig erachtend, um ihn um seine Entlassung zu bitten *“. Um dieses
Vorgehen zu bezeichnen, verwendet Sulpicius den lblichen technischen Ausdruck
.missionem petere”. Wenn wir weiterhin methodisch den romanhaften Kontext dieses
Kapitels aul3er Acht lassen und bei der einfachsten Interpretation dieses Satzes bleiben,
erscheint es normal, diese freie Bitte als Gesuch um die ,“honesta missio" anzusehen, die
der Oberbefehlshaber einem Untergebenen ,am Ende seiner Dienstzeit *° gewahrt. Nun
entspricht die Dauer von 25 Jahren, die die Jahre 331 und 356 trennt, dem normalen
stipendium (Gehalt) der Legionare unter dem Kaiserreich . Die Reichsverfassungen des 4.
Jahrhunderts sind sparlich mit Informationen zu dieser Frage; dennoch mochten wir die
prazisen Hinweise in der konstantinischen Verfassung vom 17. Juni 325 auf die
Steuervorteile beachten, die den Veteranen als ,ripenses” je nach ihrer Dienstzeit gewahrt
wurden. Der Gesetzgeber erwahnt der Reihe nach Veteranen, die ,ihren regularen Abschied
nach 24 Dienstjahren erhielten”, sodann auf diejenigen, die ,die Armee nach 15 und vor 24
Jahren...“ 8, Alles geschieht daher unter der Annahme einer

“SVLP. SEV., Mart. 4,2: Da aber erschien ihm der passende Zeitpunkt gekommen, um seine Entlassung zu
bitten...” Ich lasse den Kontext des ,,donatiuum” aufSer Acht, in den Sulpicius das Ereignis einordnet. Wenn man es
als historisch betrachten will, hat Jullian in seinem bereits zitierten Artikel aus der REA von 1910 umsichtig auf die
Einwénde reagiert, die unserer Meinung nach gegen seine Historizitit erhoben werden kénnten. Persénlich
neigen wir dazu, zu glauben, dass dieses ,donatiuum® eher literarischer als historischer Natur ist. Aber jetzt ist
nicht der richtige Zeitpunkt, es zu beweisen. vgl. dennoch den Zusammenhang mit der Passion des Typasius:
unten S. 219 und Fn. 82.

% VLP., dig 3,2,2,2: honesta missio, ehrenvolle Entlassung ist, was pensionierten Soldaten zusteht, oder vorher
vom Kaiser gewdhrt wird; MACER, dig. 49,16,13.3: ,,quae tempore militiae impleto datur” [was fiir die Zeit des
vollendeten Militdrdienstes verliehen wird]. Die ,honesta missio” unterscheidet sich von den anderen drei:
,causaria”, ,ignominiosa”, ,nummaria” [Gesundheitsgriinde, Schandtaten, Geldgriinde]. Der Kontext des Kapitels
wirde uns, wenn wir seine gesamte Historizitdt anerkennen wiirden, dazu verleiten, es als eine Bitte um Abschied
aus persénlichen Griinden zu betrachten, aber diese Art von Abschied scheint seit langer Zeit die Ausnahme
gewesen zu sein. Die stdndigePersonalkrise und die Tendenz, Spezialisten erblich auf ihren Spezialberuf zu
fixieren, die auch die Armee des 4. Jahrhunderts charakterisieren, scheinen dieser anderen Hypothese kaum eine
ernsthafte Chance zu lassen.

“7\gl. die (ibliche Formel fiir Militérdiplome: ,qui quina et uicena stipendia meruerunt” (die 25 Stipendien
verdienen); Referenzen in LIEBENAM, Artikel Dilectus im RE von PW, Bd. 5.1, c. 625; und den Kommentar von
MOMMSEN zu CIL, Bd. 3, 2,6194: ,Der Soldat erhdlt die honesta missio erst nach 25 Zahlungen».

% Cod. Theod. 7,20,4, Verfassung vom 17. Juni 325, Bd. 1,2, S. 351 MOMMSEN (= Bd. 2, S. 436 GODEFROID):

« Ripensis autem ueteranus qui ex priore lege after uiginti quatuor stipendia honesta missione impetrata unius
excusatione capitis fruebatur (...) si quis eorum after quindecim stipendia intra uiginti et quatuor annos ex militia
decesserit » (Ripenses genoss aber der Veteran, der nach dem friiheren Gesetz nach 24 Zahlungen um die
honesta missio gebeten hat, mit dem Erlass eines Jahres ...wenn einer von ihnen nach 15 Zahlungen innerhalb von
24 Jahren aus dem Militérdienst ausgeschieden ist). GODEFROID betont in seiner allgemeinen Einfiihrung in dem
Buch "de re militari" (Bd. 2, S. 259) wie sparsam der Theodosius, abgesehen von diesen Andeutungen, mit
Angaben zur Dauer der Dienstzeit ist.



207

Dienstzeit von 331 auf 356, als ob Martin bis zum Ende seiner normalen Dienstzeit (24 oder
25 Jahre) gewartet hatte, um regular seine Entlassung zu beantragen *°.

Diese spate Entlassung aus dem Dienst macht einige von Sulpicius’ Beobachtungen tber
Martin in diesem entscheidenden Jahr seiner Karriere plausibler. Jullian hat bereits erklart,
wie die enge Freundschaft zwischen Martin und seinem Tribun dadurch verstandlicher wird.
Wir wissen tatsachlich, dass ein Tribun in den Kavallerietruppen der kaiserlichen Garde ein
Offizier von hohem Rang ist *°. Es ist daher sehr unwahrscheinlich, dass ein kleiner
Unteroffizier von 18 Jahren seinem Tribun ,freundlicherweise die Gastfreundschaft seines
Zeltes* angeboten hatte **. Alles ergibt dagegen einen Sinn, wenn wir Martin als einen
Berufssoldaten in den Vierzigern betrachten, der einen Rang innehatte, der dem des
Tribuns in Frage sehr nahe kam *2. Dieses reife Alter erklart auch besser, warum Hilarius
ihm sehr schnell eine niedere Weihe verleihen wollte (nachdem er sogar tUber den Diakonat
nachgedacht hatte). Hilarius wurde zwischen 311 und 315 geboren und ware kaum alter als
Martin gewesen. Schlief3lich, wenn man der

* Martin fiihlte sich méglicherweise gezwungen, Julians erste Erfolge in Gallien abzuwarten, um die ,,Scolae”
nicht in einem besonders kritischen Moment zu schwdchen. Vielleicht wurde er durch dieses ,donativum” dazu
bewegt, um seine Entlassung zu bitten, was ihn laut Sulpicius vor eine Gewissensfrage gestellt haben diirfte, da er
fest entschlossen war, die Armee zu verlassen, wie bereits BARONIUS in Annales..., Bd. 3. S. 615, behauptete., eine
These, die der unseren nahe kommt; aber er nahm an, dass Martin im Alter von 16 Jahren gemdf3 dem Edikt von
332 eingezogen und 356, am Ende seiner 24 Lebensjahre, entlassen wurde: eine sehr, ja allzu befriedigende
These, die das ,,quindecim” (15 Jahre) von Severus’ Text liber die Inkorporation vernachldssigt. Andererseits muss
die Méglichkeit einer Inkorporation ab 331 und damit eines Ausscheidens aus dem Dienst nach 25 Jahren
vorbehalten bleiben.

0 Anmerkung von JULLIAN in seiner Histoire de la Gaule, Bd. 7. Paris, 1920, S. 255, Fn. 3. Es erscheint wenig
wahrscheinlich, dass Sulpicius’ Text auf einen ,tribunus scolae” anspielt, da dieser Rang extrem hoch ist; noch auf
einem ,tribunus alae”, kein verldsslicher Text bezeugt diesen Rang. Wahrscheinlicher ist, dass er ein , tribunus
uexillationis” war, also ein General, der Martins Kavallerieeinheit befehligte. Zu diesen verschiedenen Tribunen in
der spdtrémischen Kavallerie vgl. R. GROSSE, a. a. O. (oben Fn. 25), S. 146-147. Es wird angenommen, dass
Martin, obwohl er selbst kein Offizier war, der Ordonnanzoffizier dieses vorgesetzten Offiziers gewesen sein
kénnte. Dies erscheint jedoch sehr unwahrscheinlich, wenn wir Severus’ Text noch einmal lesen: Tatsdchlich ist es
nicht der Tribun, der Martin einlddt, sein Zelt zu teilen, sondern umgekehrt.

*LSVLP. SEV., Mart. 3,5: ,Er beeilte sich, die Taufe zu empfangen. Dennoch trat er nicht sofort aus dem
Militdrdienst aus, sondern liefs sich von der Bitte seines Tribunen erweichen, dem er in vertrauter Kameradschaft
verbunden war”.

2 Vielleicht der Rang eines ,praepositus”, unmittelbar unter dem eines Tribuns: R. GROSSE, ebd. S. 143-145.



208

romantischen Verpackung der Abschiedsszene misstraut, werden wir die weniger bekannte,
aber wirksamere Rolle Martins als Agent des Widerstands gegen den Arianismus in Italien
und vielleicht in den folgenden Jahren auch in lllyrien viel besser verstehen; und wir halten
die Vermutung Jullians fur noch wahrscheinlicher, der in Martin ohne weiteres einen mehr
oder weniger geheimen Abgesandten des Hilarius in den offiziellen Kreisen des Hofes in
Sirmium und Mailand sah, wenn nicht bei Constans selbst®?, -vielleicht sein ehemaliger
Feldherr -. Auch der Dialog mit Julian erhalt, selbst wenn man ihn fur ein starkes Element
literarischer Stilisierung beibehalten will, eine grof3ere historische Plausibilitat: Martins Alter
und sein Dienstgrad lassen eine Konversation auf Augenhthe zwischen dem jungen 25-
jahrigen Casar und einem Berufsoffizier bereits reifen Alters viel leichter vermuten.

Somit stellen das Edikt der Flrsten, der Dienst unter Konstanz und Julian sowie die
Entlassung Martins im Jahr 356 nicht, wie Babut glaubte *, ein Biindel von Hinweisen dar,
die sowohl konvergieren als auch ungunstig fiir seinen Dienstantritt im Jahr 331-332 sind.
Im Gegenteil, die drei Texte von Sulpicius lassen sich mit der Hypothese einer Dienstzeit
von mehr als 24 Jahren zwischen diesem Datum 331-332 und dem Frihjahr 356 sehr
schlissig interpretieren. Martin, der mdglicherweise schon 355 nach 24 Jahren aktiven
Dienstes fir eine Entlassung in Frage kam, war sicher sehr daran interessiert, nicht mitten
in der Invasion der Barbaren in Gallien aus dem Dienst auszuscheiden. Aber Julians erste
Erfolge, die Mdéglichkeit, ihn in der Nahe von Worms personlich zu treffen (ob es nun ein
~-donativum“ gab oder nicht), und schlie3lich, falls es tatsachlich ein ,donativum“ gab, die
von Sulpicius in Erinnerung gerufenen moralischen Skrupel: Alles hatte ihn dazu veranlasst,
in rechter und gebihrender Form um die Pensionierung zu bitten, auf die er aufgrund seiner
Dienstjahre, mit allen damit verbundenen privilegierten Steuerbefreiungen, vollen Anspruch
hatte.

*k*k

Aber wir missen noch immer die merkwirdige Diskrepanz rechtfertigen, die Sulpicius
angeblich in den relativen Angaben zu Martins Alter zum Zeitpunkt dieser Demissionierung
gemacht hat. Denn es spricht nichts dagegen, einen jungen circitor von 18 Jahren drei
Jahre nach seiner dramatischen Inkorporation in den Jahren 331-332 zur Taufe
zuzulassen. Aber

>3 Von JULLIAN formulierte und von ZEILLER anerkannte Hypothese.

%4 Saint Martin de Tours, S. 169, Fn. 3.



209

warum ihn ,zwei Jahre nach seiner Taufe* % aus dem Dienst scheiden zu lassen, wenn so
viele konvergierende und kohéarente Daten uns zu der Schlussfolgerung verleiten, dass
Martin seinen regularen Abschied im Alter von 40 Jahren nahm?

Babut hatte das groRe Verdienst, die Richtung zu erahnen, in die wir bei der Suche nach
einer Losung entschlossen gehen werden, ohne seine Vorurteile und seine unglinstigen
Schlussfolgerungen in Bezug auf Martin und Sulpicius zu teilen. Um es ganz deutlich zu
sagen: Wie so viele andere Heilige im Laufe der Kirchengeschichte stiel3 Martin auf
zunehmenden Widerstand. Und zwar aus drei Hauptgrinden. Da er nur zu friih des
Schutzes des Hilarius beraubt wurde (der zu seinem Ungliick im Jahr 367 verschwand), trat
er in Gallien zunéchst als hervorragendster Vertreter der monastischen Askese und der
Missionierung der Landbevdlkerung auf, dann als unnachgiebiger Verteidiger der
juristischen Gerechtigkeit in der Priscillianisten-Affare.* Diese drei Aspekte seiner
Personlichkeit und seines Handelns erregten aus verschiedenen Griinden bei vielen
Mitgliedern des gallorémischen Episkopats Anstol3, wie zahlreiche Texte aus der Vita und
den Dialogen belegen. Wir kdnnen daher die tieferen Beweggriinde fiir die chronologische
Korrektur, die Sulpicius an der Biografie seines Helden vornahm, nicht verstehen, ohne an
dieser Stelle einen Schritt von Sulpicius’ Texten zuriickzutreten. Es ist in der Tat
angebracht, das Klima, das Sulpicius Severus zum Schreiben seiner Martin'schen Werke
und insbesondere der Vita veranlasste, genauer zu beschreiben.

Denn die Betrachtung der gallo-rdmischen Situation allein wirde nicht ausreichen, um die
Motive dieser Opposition zu erhellen, noch als logische Konsequenz

> SVLP. SEV., Mart. 3.5:... leistete Martin nach seiner Taufe noch etwa zwei Jahre lang Militdrdienst”. Die von E.
GRIFFE, Histoire de la Gaule chrétienne ..., Bd. 1, Paris, 1947, S. 203-204 aufgestellte ,,uicennium” (zwanzig Jahre)
-Vermutung ist genial. Diese hdtte offensichtlich den Vorteil, dass es ungeféhr zu den gesetzlich vorgeschriebenen
24 Jahren fiihren wiirde (wenn wir uns auf das Edikt von 326 stiitzen), vorausgesetzt, dass Martin Anfang 332
eingezogen wurde. Doch dies ist reine Vermutung, fiir die die Uberlieferung der Handschriften keine konkrete
Grundlage bietet. Zuldssig ist hingegen das ,,non statim militiae renuntiauit” [er trat nicht sofort aus dem
Militérdienst aus], wenn es sich um zwei Jahre handelt; es ist schwer zu akzeptieren, in der Hypothese der Lesart
von E.GRIFFE (indem wir uns in die Perspektive der literarischen Darstellung der Fakten versetzen, die Sulpicius
erreichen wollte, und natiirlich nicht auf die Ebene der historischen Wahrheit).

** Wir werden die interessanten Kapitel 3 und 4 von BABUTSs Buch, die ,Martins Feinden” gewidmet sind, mit
Vorsicht noch einmal lesen” (S. 112 ff.). Dort finden wir alle Texte von Sulpicius zu diesem Thema Ubersichtlich
gruppiert und lbersetzt. Auch wenn uns die mitunter gehdssigen Kommentare von BABUT nicht gefallen, miissen
wir zugeben, dass Martin auf viel Unversténdnis, Widerstand und manchmal sogar offene Feindseligkeit gestofsen
ist



210

die der Stilisierung, die Sulpicius sogar an bestimmten chronologischen Daten dieser
Biographie vorgenommen hat. Die Widmung der Vita flr den aquitanischen Priester Didier,
der wie Sulpicius Freund und Briefpartner von Paulinus von Nola war, die Ubersendung des
Werks an Paulinus, der sich um seine rasche Verbreitung in Italien kimmerte, der enorme
Erfolg dieses religiosen Bestsellers, der den rémischen Buchhandlern hervorragende
Umsétze bescherte®”: all dies zeigt, dass das Buichlein mit der Absicht verfasst worden war,
durch Martin die Sache des monastischen Asketismus im Westen zu verteidigen, und zwar
in Italien ebenso wie in Gallien. Sulpicius wollte mit einer literarischen Gegenoffensive, auf
die sich im Jahrzehnt vor der Entstehung der Vita Martini verscharfende Feindseligkeit
gegeniuber dem Asketismus reagieren, die nicht nur in Gallien, sondern auch in Rom selbst
aufkam.

Wir wissen, unter welchen Umstéanden Hieronymus am Tag nach dem Tod von Damasus
(Dezember 384) die Stadt endgiiltig verlassen musste. Dort hatte er sich durch seine
asketischen Exzesse, vor allem aber vielleicht durch seine unfreundliche Kritik an der
verweltlichten Geistlichkeit der Hauptstadt, - einschlief3lich der Mitglieder des Kollegiums der
Diakone, zu viele Feinde gemacht: Diese sehr geschlossene Oligarchie, Hieronymus, war
Ubrigens nicht der Einzige, der im 4. Jahrhundert ihren Ehrgeiz oder, einfacher gesagt, ihre
Eitelkeit anprangerte 2. Mit Siricius, Lektor und Diakon seit dem Pontifikat des Liberius, der,
wie ein moderner Historiker des Papsttums sagt, ein ,Gegner des neuen asketischen
Geistes” *°, war, stieg im Jahr 384

7 Uber die engen Beziehungen zwischen den asketischen Kreisen Aquitaniens und denen Roms - auch wenn man
nicht zugibt, dass der Didier, dem die Vita gewidmet ist, mit der Person gleichzusetzen ist, von der Hieronymus in
seinem Brief 47 an die Rémerin Marcella spricht -, man lese die sehr eindrucksvolle Seiten in A. FEDER, Studien
zum Schriftstellerkatalog des heiligen Hieronymus, Freiburg, 1927, S. 139-150. Zur Verbreitung und zum Erfolg
der Vita in rémischen Buchhandlungen vgl. SVLP. SEV., Dialoge 1,23,4: ,Nach Rom brachte es als erster dein treuer
Freund Paulinus. Man riss sich dort um das Buch. Ich sah die Buchhéndler vor Freude strahlen, denn sie hielten
kein Geschiift fiir eintrdglicher, verkauften sie doch das Buch so rasch und teuer wie kein anderes”. Selbst unter
der extremen Annahme, dass es sich bei dieser enthusiastischen Beschreibung um ein gutes Stiick Propaganda
handelte, wdre diese kuriose Passage umso interessanter: Sie wiirde die genauen Ambitionen des Autors der Vita
in vollem Licht enthdillen.

*8 Texte des Konzils von Arles von 314 und aus dem Ambrosiaster, nebst der Korrespondenz des Hieronymus,
zitiert nach Erich CASPAR, Geschichte des Papsttums, Bd.1, Tiibingen, 1930, S. 258-259; P. FABRE, Paulin de Nole
et 'amitié chrétienne, Paris, 1949, S. 38, Nr.1 stellt fest, dass , Siricius Ménche nicht mochte oder ihnen
gegentiber zumindest misstrauisch war”.

%9 Formel von E. CASPAR, ebd., S. 259.



211

den Thron Petri. Und er sollte dort fiinfzehn Jahre bleiben. Wahrscheinlich intervenierte er
zunachst entschieden, um Hieronymus zum Verlassen Roms zu zwingen. Es ist sicher,
dass er gegenuber Paulinus strengste Zurtickhaltung bewahrte, als dieser gallische Asket
durch Rom reiste, bevor er sich in Nola in der Nahe des Grabes des heiligen Felix
niederlie3. Und der aus Bordeaux Stammende beschwerte sich dartiber in einem Brief, mit
einer enttauschten Anspielung ,auf die hochmitige Umsichtigkeit des Papstes der Stadt* .

Diese wenigen Beobachtungen laden uns ein, die neuen kanonischen Bestimmungen, die
von Siricius oder unter seinem direkten Einfluss verkiindet wurden, im Lichte dieses
Misstrauens gegeniber dem monastischen Asketismus, zu deren beriihmtesten Vertretern
im Westen gerade Martin gehorte, noch einmal genauer zu lesen. Nun vermitteln einige
dieser Bestimmungen den Eindruck eines geduldig gefiihrten Kampfes gegen das
Eindringen ehemaliger Staatsbeamter und im 4. Jahrhundert also auch ehemaliger
Militdrangehdriger in die Reihen des Klerus.

Die erste dieser Einschréankungen bezieht sich auf die Bestellung von Bischéfen im dritten
Brief des Siricius ,an alle Orthodoxen*, und zwar unter dem ersten Titel, den die
kanonischen Sammlungen so formuliert haben: ,dass kein unwirdiger Bischof eingesetzt
werden durfe”. Dort wird empfohlen, von bischéflichen Funktionen diejenigen
auszuschlief3en, ,die sich friher damit bristeten, in das Koppel dffentlicher Funktionen
geschnirt gewesen zu sein®. ®* Der Kontext zeigt, dass sich die Passage vor allem an
ehemalige Zivilbeamte richtet, die ihre Autoritat moglicherweise tyrannisch missbraucht
haben. Doch auch wenn sich der Vorwurf nicht so prazise gegen ehemalige Militars richtet,
wie lange angenommen, sind auch sie in die allgemeine Missbilligung der ehemaligen
Staatsdiener eingeschlossen, da sie wie diese das cingulum militiae (die Militar-Koppel)
trugen, die Uniform rémischer Beamter im 4. Jahrhundert 2.

% paul. NOL., epist. 5,14, CSEL, Bd. 29,1, S. 33,25: ,,Aber unsere Mitbiirger, eure Kinder, werden besser beurteilen
kénnen, welchen Schaden an der Gnade des Herrn durch die hochmtitige Unterscheidung des Papstes der Stadt
uns geschieht ...” Kommentar der Passage in P. FABRE, Paulin de Nole..., S. 38 und 289.

1 SIRIC., epist. 6 Migne = 3 Mansi (kein genaues Datumy; Jaffé nennt als Zeitraum des Pontifikats: 384-398) ML,
Bd. 13, c. 1165 a. = Bd. 3, c. 668c Mansi (Dass kein Unwiirdiger Bischof werde”); ,,Dass es solchen gestattet sein
wiirde, sich der kirchlichen Weihe zu néhern, wie es die apostolische Autoritit befiehlt, nicht solche, die ich meine,
oder diejenigen, die sich damit riihmten, einst mit dem Glirtel des weltlichen Militdrdienstes umschnallt gewesen
zu sein.

2 \/gl. ThLL und Daremberg Saglio, s. v. cingulum. An diese Zweideutigkeit erinnert zu Recht J.GAUDEMET, L‘Eglise
dans I'Empire romain (IV.-V. Jahrhundert) [Die Kirche im rémischen Reich, 4.und 5. Jahrhundert], Paris, ohne Jahr
(1958), S. 143. Es ist daher falsch, wie HEFELE LECLERCQ, Histoire des Conciles [Geschichte der Konzilien], Bd. 2.1,
S. 70, den unten zitierten Canon lbersetzen. (vgl. folgende Nr.): ,Wer nach seiner Taufe in der Armee gedient hat
... Wir diirfen aber auch nicht dem umgekehrten Irrtum verfallen und zu dem Schluss kommen, dass der
Ausdruck ,militia saecularis” nur die Beamten meint.



212

Durch ihre Genauigkeit sind die Bestimmungen des 3. Canons des Konzils
schwerwiegender, das am 6. Januar 386 in St. Peter in Rom in Anwesenheit von achtzig
Bischofen erdffnet wurde. Es verbietet die Aufnahme eines Beamten in den Klerus, ,der
nach seiner Taufe weiterhin dem Staat gedient hat“.®® Hier wie im vorhergehenden Text
umfasst der Begriff ,weltlicher Dienst” (,militia saecularis”) sowohl den 6ffentlichen Dienst in
der kaiserlichen Burokratie (,militia officialium®) als auch den Militardienst in den rémischen
Truppen (,militia armata®), und zwar durch implizite Opposition zur ,militia Christi* oder
,militia caelestis®. %

Die Urheberschaft des unter den Namen ,10. Brief des Siricius* und ,,Canones an die
Bischofe Galliens” erhaltenen Dokuments ist stark umstritten, doch die oben zitierten Texte
laden uns eher ein, der Meinung derjenigen (die unter modernen Historikern immer
zahlreicher werden) zuzustimmen, die dazu neigen, ihn eher dem Pontifikat des Siricius als
dem von Damasus zuzuschreiben ®. Es scheint, dass dieses Dokument von seiner Natur
her den kaiserlichen Reskripten &hnelt: Es handelt sich um eine Reihe von Antworten auf
Fragen gallischer Bischofe, also der Mitbrtider von Martin®.

% CONZ. Rom. (im Jahr 386), c. 3, ML, Bd. 56, Kap. 727b (= Bd. 3, Kap. 670b MANSI): ,,Wer nach der Vergebung
der Siinden den Giirtel im weltlichen Dienst getragen hatte, darf nicht in den Klerus aufgenommen werden.” Diese
Bestimmung wird im 8. Kanon des Konzils von Toledo im Jahr 400 wiederholt und prézisiert, und zwar in einer
Weise, die zeigt, dass sie sowohl fiir Beamte als auch fiir Soldaten gilt.

% Es ist der Widerspruch dieser beiden Dienstformen, die die Prizision von Sulpicius in Mart erléutern. 2,2: ,er
folgte der bewaffneten Miliz“; Der Ausdruck ist durch eine Phrase von VEG., mil. 1,5 aufgekldrt: ,,Da kam aber
eine gréfiere Menge, und viele folgten der bewaffneten Miliz. Denn die biirgerliche Partei hatte die
wohlhabendere Jugend noch nicht mitgerissen”; vgl. auch, z.B. COD. Theod.12,1,13: Diejenigen, die den
Militdrdienst fiir sich selbst fordern...diejenigen, die zu den Legionen oder zu den verschiedenen Diensten eilen”.
Uber diese Passage der Vita und die technische Prézision des Ausdrucks, vgl. Kommentar von Jullian, in REA, Bd.
12,1910, S. 262, Fn. 3.

 E. GRIFFE, Histoire de la Gaule chrétienne [Geschichte des christlichen Galliens], Bd 1, Paris, 1947, S. 162, und
Clauis patrum latinorum/[Schliissel zu den lateinischen Kirchenvdétern], 1951, Nr. 1632, sehen dies gemdfs dem
Titel der Dissertation von E. Ch. BABUT im Jahr 1908, sehen dies weiterhin so ,,das dlteste Dekretal”, und
schreiben es Damasus zu. Doch greift J. Gaudemet gemeinsam mit mehreren deutschen Autoren (zu denen auch
L. Duchesne in seiner Ausgabe des Liber pontificalis, S. 216, zéhlt) die alte Meinung von Dom Coustant auf, dem
ersten modernen Herausgeber der Papstbriefe (Bd. 1, 1721) und hélt diesen Text fiir ein Werk von Siricius: vgl. J.
GAUDEMET, L’Eglise et L’Empire romain, S. 220.

% 0Ob das Dokument von Siricius oder von Damasus stammt. Von den 33 Jahren dieser beiden Pontifikate fielen
nur die ersten vier Jahre des Damasus und die letzten zwei des Siricius nicht in die Amtszeit von Martin. Daher
liegt die Wahrscheinlichkeit, dass dieses Dokument nicht genau aus der Zeit von Martins Episkopat stammt, nur
bei etwas lber 18 %. Wenn es von Siricius stammt, ist es sicherlich zeitgenéssisch oder hchstens etwas spdter.



213

Aus der Antwort von Siricius geht hervor, dass sie dem Bischof von Rom unter anderem
folgende Fragen stellten: ,Ist der ehemalige Beamte frei von aller Ungerechtigkeit?” ". Titel 5
dieser Canones, der sich auf diejenigen bezieht, ,die mit weltlicher Macht ausgestattet
waren*, gibt die Antwort folgendermaf3en: ,Und was denjenigen betrifft, der im weltlichen
Dienst gestanden hat und bereits ein Glaubiger ist, so ist es eine bekannte Tatsache, dass
er eine offentliche Freiheit nutzt. Denn wer kann ihn bewahren, wer kann versichern, dass er
nicht zu den Schauspielen gegangen ist, dass er sich der aus Habgier begangenen Gewalt
und Ungerechtigkeit enthalten konnte?“ ¢’. Das lasst nicht auf eine sehr hohe Meinung
beziglich der damaligen romischen Beamten schliel3en! Es stimmt, dass sich diese Urteile
nicht nur auf den angeblichen Amtsmissbrauch von Beamten® bezogen, sondern auch auf
die Erpressungen von Soldaten: der Fall eines Ambrosius, aber auch der eines Martin; und
schon der Titel dieser Canons ,,ad Gallos episcopos” fordert uns auf, den zweiten nicht zu
vergessen. Dass dieser Verdacht gegeniiber der Moral der ehemaligen Staatsdiener einer
der scharfsten Vorwurfe sowohl von Seiten der Bischofe als auch der Asketen gegen Martin
war, wird aus Brictius berihmter Schmahrede gegen seinen Lehrer deutlich. Sulpicius bringt
es in seinen Dialogen mit diesen Worten zum Ausdruck: ,Aber Martin hatte sich von Anfang
seines Lebens an, - und das konnte er nicht leugnen, - mit dem schlechten Lebenswandel
beschmutzt, der dem Soldatenberuf eigen ist.“ ®°. Diese Anschuldigung ist nicht einfach

7 SIRIC., epist. 10 oder die Canones der rémischen Synode an die gallischen Bischéfe (wenn man sich von der
originalen Authentizitdt dieses Titels vergewissert hat, stiinden die Canones dann in direkter Relation zur Synode
von 386) ML, Bd. 13, c. 1186 b (=3, c. 1136 bc, MANSI), 3,7, Uber den ..., der in der Welt gedient hat”: , Wer treu
der Welt dient, ist vor Ungerechtigkeit nicht gefeit. Ebenso ist bekannt, dass derjenige, der bereits gldubig den
weltlichen Militérdienst abgeleistet hat, die Freiheit des Staates geniefst. Denn wer kann ihn davor bewahren?
Wer kann leugnen, dass er nicht an den Spektakeln hdtte teilnehmen kénnen oder dass er durch finanziellen
Gewinn angetrieben wurde, um vor Gewalt und Ungerechtigkeit nicht gefeit sein kénnte?”

% Wir denken an die Anekdote von AVG., conf. 6,10,16: Der Versuch eines Senators, Alypius, den damaligen
Beisitzer des ,,comes largitionum Italicianarum* (Graf der italienischen Grofsziigigkeiten), zu bestechen, scheitert;
und Augustinus betont, wie unverstdndlich das dem Versucher erschien.

% SVLP. SEV., dial. 3, 15, 4: ,,Martinus war tatscchlich von Anfang an, was er selbst nicht leugnen konnte, durch
Kriegshandlungen beschmutzt ...”



214

die ungerechte Verleumdung eines witenden Schilers. Sie erhalt ihre volle Bedeutung im
Kontext der soeben erwéhnten kanonischen Bestimmungen, in diesem allgemeinen Klima
des Misstrauens und der latenten Feindseligkeit gegentiber den ehemaligen Dienern des
Staates, die Christen oder vor allem Kleriker geworden waren, was das Pontifikat des
Siricius vor allem in seinen Anfangen gekennzeichnet zu haben scheint.

Es gibt noch mehr. Andere Texte gleichen Ursprungs erinnern merkwurdigerweise an
bestimmte Details aus Martins Biographie. Bereits im Jahr 385 schreibt der beriihmte Brief
des Siricius an Himera von Tarragona vor, dass ein ,bereits betagter” Laie, der die
lobenswerte Absicht hegt, in den ,heiligen Dienst” einzutreten, dies nur tun kann, wenn er
unmittelbar nach seiner Taufe zum Lektor oder Exorzisten geweiht wurde™. Der bereits
erwahnte dritte Brief des Siricius warnt vor der voreilige Weihe der Erstbesten als Diakone,
Priester oder Bischofe,- ob sie sich nun als solche ausgeben oder, wie sie sagen, Ménche
sind, - wenn wir keine Informationen tiber ihre Lebensfiihrung oder ihre Taufe haben* ™.
Abschlieend wollen wir diesen beiden Texten noch den Hinweis auf den 3. Kanon des
Konzils von Rom hinzufiigen, den Papst Innozenz I., der Nachfolger des Siricius, im Jahr
404 in einem Brief an Victrice von Rouen schrieb -ein enger Freund Martins, der wie dieser
vom weltlichen Dienst (und vom Militardienst) in den Dienst Christi tiberging ".

" SIRIC., epist. 1,14, ML, Bd. 13, c. 1143a (= 3,c. 660 (can. 10) MANSI) (Ich unterstreiche die Begriffe, die direkt
oder indirekt auf Martin zutreffen): ,Auch das inzwischen fortqeschrittene Alter veranlasste ihn zu einer Anderung

seiner Absichten zum Besseren; er beeilte sich, vom Laien zum heiligen Militdrdienst zu gelangen. Auf andere

Weise wird er die Frucht seines Wunsches nicht erlangen, es sei denn, er schliefse sich zum Zeitpunkt seiner Taufe

sofort den Lektoren oder Exorzisten an ...“. Der Text zeigt, dass die Zeitspanne zwischen Martins Taufe und seiner
Entlassung (und anschliefSend seinem Eintritt in den Klerus von Poitiers) - riickwirkend - dazu fiihrt, dass Martin
gegen die Bestimmungen dieses Dokuments verstofSt. Die Fortsetzung zeigt aufSerdem, dass Hilarius’ Bestreben,
Martin sehr schnell in seinen Klerus aufzunehmen, die alte Tendenz widerspiegelte, die zu Siricius' Entscheidungen
in diesem Brief fiihrte. Wir werden die merkwiirdige Ubereinstimmung von ,statim” in diesem Text mit ,,nec
statin”in der oben zitierten Passage von Sulpicius bemerken (s. oben Fn. 51) - in einem éGhnlichen Zusammenhang

"LSIRIC., epist. 6, 2,4, ML, Bd. 13, c. 1165b (= Bd. 3, c. 668e MANSI): ,Es ldsst sich nicht abschdtzen, wie
rechtswidrig es ist, dass die VVorbeikommenden — ob sie nun vorgeben es zu sein oder wirklich Ménche sind, wie
sie sich selbst nennen, deren Leben wir weder kennen noch ihre Taufe, deren Glauben wir weder kennen noch
beweisen kénnen - nicht bereit sind, sich an den Unkosten zu beteiligen, sondern sich sofort beeilen, entweder
Diakone zu ernennen oder Priester zu weihen ...”.

72 Epistula Innocentii ad Victricium episcopum Rotomagensem [Brief Innozens’ an Victricius, den
Rotomagensichen Bischof] ML, Bd. 56, c. 521a (Schreiben vom 404). Zu Victrices Militédrdienst vgl. der Lobbrief,
den Paulinus von Nola im Jahr 399 an ihn richtete: Epist 18, CSEL, Bd. 29.1, S. 128. Die Erinnerung an Kanon 3 des
Konzils von Rom (zitiert oben Fn. 63) ist in diesem Brief an einen ehemaligen Offizier nicht ohne Reiz.



215

Sicherlich waren alle diese Texte im Bewusstsein der Autoren nicht auf Martin hingerichtet;
es ware unvernunftig, etwas anderes zu denken. Alle diese Malinahmen zielten darauf ab,
schrittweise Ordnung in das Leben des Klerus zu bringen, dem im vorangegangenen halben
Jahrhundert der Zugang zu ihm zu unvorsichtig und ohne ausreichende Garantien gewahrt
worden war. Aber das Mindeste, was man sagen kann, ist, dass sie das Ansehen
derjenigen kaum hatten steigern kénnen, denen der Zugang zu den letztgenannten niederen
Weihen verwehrt geblieben wéare, wenn sie nun Caesars Dienste hatten verlassen und in
den Klerus eintreten wollten. Alle diese Texte erscheinen daher als Folge und Ursache
eines bestimmten psychologischen Klimas, das sie erklaren. Auch wenn sich aus den
Canones ,ad Gallos episcopos” allein nicht ableiten lasst, dass dieses Klima insbesondere
in Gallien herrschte, ist es angebracht anzuerkennen, dass die Feindseligkeit gegentiber
Martin, die sich insbesondere in den Jahren um das Jahr 386 entwickelt hatte (in dem er, im
Jahr des Konzils von Rom, zumindest zum zweiten Mal in die Priscillianisten-Afféare eingriff),
nur noch zugenommen haben konnte. Diese Feindseligkeit war fir Martin umso
gefahrlicher, weil sie, wie Bricius’ Beschimpfung zeigt, es erméglichte, den ehemaligen
Soldaten in Widerspruch zum Asketen zu bringen. In dem aufgeheizten Klima der Priscillian-
Affare konnte sie sogar riskieren, ihn zu Unrecht der Heuchelei zu verdéchtigen, indem sie
in seiner Vergangenheit - mutatis mutandis [nach Anderung des zu Anderden] - Jahre
suchte, die ebenso zwielichtig waren wie die des Asketen Priscillian: Waren die ,actus
militiae" (Militartaten) leichter zu rechtfertigen als die magischen Studien und privaten
Ausschweifungen des spanischen Asketen, sobald man sich auf den Weg eines Verdachts
begab, der logischerweise zur Verleumdung fihrt? 7.

Sulpicius musste daher an einer zweiten, noch schwierigeren Front kampfen. Er musste
sich mit den abfalligen Unterstellungen auseinandersetzen, denen Martin selbst aus der
asketischen Partei, in der es nicht an Extremisten mangelte, ausgesetzt sein konnte. Um
seine Verleumdung der Moral Martins wahrend seiner Dienstjahre zu rechtfertigen, stellte
Bricius im Kontext vor dem von uns zitierten Satz diesem angeblichen Fehlverhalten das
reine Leben gegeniiber, das er seit seinen ersten Jahren im Kloster gefiihrt hatte, und die
Ausbildung, die er dort von Martin erhalten hatte ™.

3 Wir kommen den Anschuldigungen des Brictius gegen Martin (militiae actibus sorduisse - er hat sich durch
seine Taten als Militér beschmutzt: oben Fn. 69) ndher mit dem Gesténdnis Priscillians Giber seine eigene
Vergangenheit zu Beginn des Liber ad Damasum.[Buch an Damasus], CSEL, Bd. 18, S. 34,20f (Die beiden Worte,
die mit der Erkldrung von Brictius” libereinstimmen”, sind unterstrichen): ,Denn als wir vor einigen Jahren durch
die Waschung der Wiedergeburt erneuert wurden und den Schmutz weltlicher Taten ablegten, haben wir uns

ganz Gott hingegeben ...”

7 SVLP. SEV., dial. 3, 15, 4: ,Er behauptete, heiliger zu sein, da er von den ersten Jahren an im Kloster unter den
heiligen Disziplinen der Kirche aufgewachsen war, von ihm selbst erzogen ...



216

In dieser Krise des Stolzes und der Wut brachte Bricius in einer von Leidenschaft
Ubertriebenen Form lediglich den Groll der zeitgendssischen Asketen gegen jene zum
Ausdruck, die sich ihnen erst ,iam aetate grandaeui” [in fortgeschrittenem Alter]
angeschlossen hatten oder sogar erst, nachdem sie sich in den Dienst des Staates gestellt
hatten und ihm auch nach ihrer Taufe weiterhin gedient hatten. Gerade in diesem Punkt ist
es bedenkenswert, dass die Meinung der strengen Asketen mit jener der Bischofe des
Konzils von Rom Ubereinstimmt. Einen Beweis hierflr liefert uns der Brief an Heliodor, in
dem Hieronymus eine Grabrede auf den jungen Nepotianus halt. Dieser Brief, der im selben
Jahr abgeschickt wurde, in dem Sulpicius die Vita verfasste, erregt die Aufmerksamkeit
aller, die sich fur dieses Werk interessieren: Die Karriere Nepotians, eines ehemaligen
Offiziers der Palatingarde, der dann auf dem Weg Uber die Askese in den Klerus gelangte,
weist eine kuriose Parallele zu jener Martins auf. Dariiber hinaus macht Hieronymus hier im
Irreal der Gegenwart spéttische Anspielungen auf die hagiographischen Ausschmuickungen,
die er in die Geschichte von Nepotians Dienstjahren einbringen kdnnte™.

Aber wir missen das Ende dieser Passage sorgfaltig lesen. Hieronymus verurteilt in zwar
allegorischen, aber dennoch strengen Worten das Zoégern derer, die nach ihrer ,Bekehrung”
zu lange im Dienst der Welt verharren: ,Mir missfallen diese Verzégerungen, die
Unvollkommenheiten im Dienst Gottes darstellen, und ich habe gehoért, dass der Hauptmann
Kornelius — der ein gerechter Mann war, wie ich gelesen habe - sich sofort taufen lieR* .
Der fragliche Fall ist vielleicht nicht genau der von Martin. Wenn wir das Beispiel des
Centurions Kornelius wdrtlich nehmen, ist es mdglich, dass Hieronymus Nepotian vorwarf,
noch ein Leben unter den Waffen gefihrt zu haben, als er schon halb konvertiert war, ohne
sich dennoch dazu entschlossen zu haben, um die Taufe zu bitten. Es ist aber auch
mdoglich, dass die Verbindung zwischen dem gewahlten Beispiel und dem Gedanken des
Hieronymus

7> HIER., epist. 60,9, Bd. 3, S. 97 Labourt: ,Jemand anderes wiirde berichten, sage ich, dass sein Kérper im Dienst
des Palastes unter einem Umhang und leuchtendem Leinen von einem hérenen Tuch bedeckt wurde, dass er, als
er vor den Mdchten der Welt stand, ein beschmutztes Gesicht mit Wunden trug, dass er unter der Kleidung eines
anderen immer noch fiir einen anderen kdmpfte, und dass er dafiir einen Glirtel hatte, um Witwen, Waisen,
Unterdriickten und Armen zu helfen”; vgl. andere Parallelstellen vorgestellt unten Fn. 83-85. Ist der bisherige Text
ein Gewebe ironischer Anspielungen und eingepackt in der Stilisierungstechnik, die Sulpicius ganz am Anfang in
der Vita Martini eingesetzt hat?

% Ebd.: ,Ich mag die Verzégerungen dieser unvollkommenen Knechtschaft Gottes nicht, und der Hauptmann
Kornelius, wie ich gerade lese, ein gerechter, wurde sofort getauft.”



217

lockerer ist. Folglich méchte er hier die Unentschlossenheit derjenigen verurteilen, die zwar
bereits entschlossen sind, Gott zu folgen und ein vollkommenes Leben zu flhren, sich
jedoch nicht schnell genug dazu entschlie3en, die praktischen Konsequenzen ihrer inneren
Bekehrung zu ziehen. Man wére natirlich versucht zu fragen, ob sich diese Verurteilung des
Hieronymus nicht eher gegen Martin als gegen Nepotian richtet. Aber auch wenn all das,
was wir als ,martin’sche Affinitaten* dieses Briefes bezeichnen kdnnten, in den bewussten
Absichten des Autors objektiv nicht existiert, bringt dieses Urteil dennoch gut den
personlichen Standpunkt eines Extremisten des Asketismus zum Ausdruck, der nicht sehr
nachsichtig ist gegeniber verspateten Berufungen oder zumindest jenen gegeniber, die
sich zu langsam bewegen, um sich endgdltig und vollstandig festzulegen.

Angesichts der Empfindlichkeit des damaligen Episkopats und ebenso der extremen
Asketen lasst sich besser verstehen, dass der heikelste Teil der Biographie des Bischofs
von Tours sicherlich der Bericht tiber seine militdrische Karriere war. Wenn wir uns nun
noch einmal dem Text der Vita zuwenden, werden wir die Kiihnheit einer Stilisierung besser
verstehen, die auf den ersten Blick ziemlich beunruhigend erscheint. Sie gehorcht nicht nur
den literarischen Mustern der entstehenden Hagiographie und in gewisser Weise auch den
asthetischen Anspriichen einer Gattung. Doch viele der Uberraschenden Aspekte dieser
ersten Kapitel finden in den soeben zitierten Texten eine unerwartete Erklarung, wenn nicht
gar eine Rechtfertigung. Um es besser auszudriicken: Wir beobachten eine einzigartige
Symmetrie zwischen dem Misstrauen, das sich in den Verboten dieser kanonischen Texte
widerspiegelt, und der Voreingenommenheit oder dem Schweigen von Sulpicius Severus.

Alles in diesen ersten Kapiteln der Vita scheint darauf abgestimmt zu sein, dass es deutlich
macht, dass Martin, wenn er ein Soldat war, kein Soldat wie die anderen war. Sulpicius -
dessen Wortschatz und Vorstellungskraft so oft von Rechtsbildung und -verféalschung
zeugen’’, pladiert hier auf ,mildernde Umstande*. Er tut dies mit Einsatz und Geschick,
manchmal aber auch, zumindest nach unserem modernen Geschmack, mit einer Naivitat,
die wir nicht mehr als Lob verstehen, wenn wir sie als hagiographisch bezeichnen wirden.
Zu diesem Zweck wabhlte er aus diesem Abschnitt von Martins Leben die Episoden aus, die
seine Argumentation am ehesten untermauerten, und gab sich mit dieser Auswahl nicht
zufrieden, sondern stilisierte sie, so gut er konnte. Dariiber hinaus genigte es ihm, die
Fakten sprechen zu lassen, um uns daran zu erinnern, dass die Verantwortlichkeit des
Jugendlichen zu Beginn dieser Karriere in keiner Weise vorhanden erscheint. Martin war
nicht nur

”7Wir behalten uns vor, dies in unserem Kommentar zur Vita im Einzelnen darzustellen.



218

das Opfer der gesetzlichen Bestimmungen, die die ,S6hne von Veteranen“ zum Militardienst
verurteilten, aber selbst als er versuchte, ihnen zu entgehen’, war er das Opfer der
Unnachgiebigkeit seines Vaters und verliel3 das zivile Leben in Ketten an den Fuf3en wie ein
freiwilliger Deserteur ... Ob Sulpicius dieses Detail hinzugefiigt hat oder nicht, dessen
wahrscheinliche Historizitat wir zu zeigen versucht haben, der Leser kann Martin nicht
langer verdachtigen, dem Einberufungsbefehl in die ,bewaffnete Miliz* ohne Widerstand
Folge geleistet zu haben.

Nicht zufrieden damit, die Erstverantwortung seines heiligen ,Klienten* aus dem Weg zu
raumen, betont Sulpicius, dass Martin nach seiner Taufe ,allerdings nicht sofort auf seine
militéarische Laufbahn verzichtete, da er sich schliefRlich von den Bitten seines Tribuns
Uberzeugen lieR*, der ,versprach, am Ende seiner Dienstzeit der Welt zu entsagen“’®. Martin
war gezwungenermal3en Soldat, als er noch nicht getauft war, und so wird Martin ,iam
fidelis” [bereitss glaubig](so die Formulierung der Canones an die Bischéfe Galliens) in der
Armee verbleiben ... aus apostolischer Sorge. Es handelte sich um einen Fall héherer
Gewalt, den das Konzil von Rom im Jahr 386 bei der Abfassung seines 3. Canons nicht
vorhergesehen hatte, dem es vor allem darum ging, die Neugetauften aus den
.Korrumpierenden® Kreisen des Staatsdienstes und der Armee herauszureif3en. Durch eine
Uberraschende Umkehrung der jeweiligen Positionen war es hier der Asket Matrtin, der,
zumindest laut Severus, von diesem Moment an auf sehr moderne Weise die Notwendigkeit
erkannte, seine Umgebung nicht zu verlassen, um sie erfolgreich zu evangelisieren,
wahrend Siricius und seine Kollegen durch eine so radikale MalRnahme wie dieser dritte
réomische canon dazu beitrugen, die Prasenz der Christen in der Welt der beiden ,Milizen*
[Dienste] ernsthaft zu schwachen. Ob Sulpicius die rémische Entscheidung von 386%
kannte oder nicht, man wird anerkennen, dass die Vita im Bemuhen, die streng religiésen
Grunde zu benennen, aufgrund derer Martin nicht

8 Mit der Komplizenschaft seiner Mutter? Wir erinnern uns, dass es Martin, der bereits ein Exorzist war, nach
seiner Riickkehr zu seinen Eltern gelang, sie zu bekehren, wdhrend sein Vater Heide blieb; SVLP, SEV., Mart. 6.3:
,S0 befreite dann Martin, wie er sich in Herz und Sinn vorgenommen hatte, seine Mutter vom Irrtum der
heidnischen Religion, der Vater aber blieb diesem Ubel verhaftet.”

7 Ebd. 3,5: ,Er schied nicht sofort aus der Armee aus, sondern liefs sich von den Bitten seines Tribunen erweichen,
dem er in vertrauter Kameradschaft verbunden war. Denn er versprach, dass er nach Ablauf seiner Dienstzeit sich
aus der Welt zuriickziehen wiirde”.

8 Wenn wir die sehr genaue Aufmerksamkeit beriicksichtigen, die Sulpicius der Geschichte seiner Zeit in der
Chronik widmet, andererseits seine engen und kontinuierlichen Beziehungen zu den monastischen und klerikalen
Kreisen von Aquitanien und sogar Italien (vgl. seinen regelmdfligen Briefwechsel mit Paulinus), werden wir nicht
z6gern, es als sehr wahrscheinlich zu betrachten, dass er die Dekretalen von Siricius und die Entscheidungen des
Konzils von Rom kannte: ,Sulpicius hat die Augen weit offen und nimmt mit Leidenschaft an den grofien
Ereignissen der Geschichte ebenso teil wie an den kleinen Streitereien der Bischéfe”, schreibt J. BERNAYS (a.a.0
Fn. 18), S. 129 mit Schdirfe.



219

unmittelbar nach seiner Taufe die Armee verlie3, geht genau auf den Einwand ein, den
seine Gegner aufgrund dieser neuen Bestimmungen gegen ihn erheben kénnten.

Es blieb nur noch, Martins spéten Demission dadurch zu entschuldigen, dass man ihn durch
einen Eklat aus der Armee ausscheiden lie3, natirlich auf geistlicher Ebene. Zu diesem
Zweck projizierte Sulpicius das klassische Schema der ,Leidensgeschichten der
Soldatenmartyrer” auf die Szene, deren Erfolg bereits Ende des 4. Jahrhunderts beachtlich
war. Andererseits konzentrierte er, als er etwa drei3ig Jahre nach dem Tod Julians (363-
396) schrieb, auf die Person des 25-jahrigen jungen Casars all die Grausamkeit, die die
Christen dem Apostaten als Verfolger spater zugeschrieben haben; oder einfacher gesagt,
das, was die traditionellen Konventionen der Ubungsthemen der Schule der Rhetorik dem
Jtyrannus® zuschrieben®. Durch diese raffinierte Inszenierung verwandelte sich eine
»,missio®, die durchaus alltaglich und banal hatte sein kdnnen, in eine glorreiche Szene, die
von der wachsenden Popularitat epischer Leidensgeschichten in der zeitgendssischen
Literatur profitierte. Martin, ein Soldat wider Willen, ein Veteran aus apostolischen Griinden,
beendet seinen Dienst mit dem prestigetrachtigen Heiligenschein eines ,Soldatenmartyrers*
nach der Mode des 3. Jahrhunderts: Sulpicius stellt ihn damit auf die gleiche Stufe wie
Maximilian von Theveste, den Zenturio Marcel von Tanger oder den Veteranen Typasius
von Mauretanien, der ebenfalls ein donativum ablehnte, indem er sich am Vorabend einer
Schlacht zum Soldaten Christi erklérte.®

Um dieses Triptychon zu vervollstédndigen, und als ob er gewollt hatte, dass Martins
Biografie genau auf die Unterstellungen der ,,Canones an die Bischéfe Galliens* eingeht,

8 Julian wird im Mart. 4,4 ausdrticklich mit dem Begriff ,, tyrannus“ bezeichnet. Wir lesen diesen Satz, der den
Kontroversen und Ratschligen Senecas der Altere wiirdig ist: ,Dann briillte der Tyrann tatséchlich gegen diese
Stimme an und sagte...” Ich werde woanders genauere Beweise beibringen.

8 \/gl. Text der Passio des Veteranen Typasius in AB, Bd. 9, 1890, S. 117-118, wo wir noch weitere
bemerkenswerte Parallelen zur Szene von Sulpicius beobachten kénnen. Die drei erwédhnten Mdrtyrertode fanden
zwischen 295 und 304 statt, aber wir wissen, dass ihre Leidensgeschichten viel spétere Werke sind: Die des
Veteranen Typasius wird von P. MONCEAUX, Histoire littéraire de I’Afrique chrétienne [Literarische Geschichte des
christlichen Afrika], Bd. 3, Paris, 1905, S. 126, genau datiert in die Zeit des heiligen Augustinus. Dies bedeutet,
dass sie deutlich zeitgendssisch sein kénnte mit der Abfassung der Vita, und dass die miindlichen oder
schriftlichen Uberlieferungen, die der Niederschrift der aktuellen ,,Passion” vorausgingen, sicherlich dlter sind. Zu
Maximilian de Théveste und Marcel de Tanger, vgl. P. MONCEAUX, ebd., S. 117-118. Zusdtzlich zu den klassischen
Werken von P. H. DELEHAYE (iber die Entstehung ,literarischer Leidensgeschichten” werfe man einen kurzen Blick
in die Berichte (ber das Martyrium von Soldaten im Westen im Kapitel ,,Christliche Soldaten und Militdrheilige” im
Buch von J. M. HORNUS, Evangile et labarum [Evangelium und Labarum], Genf Paris, 1960, S. 95 f. Die
Perspektive des Autors, der alle diese Texte als ideologische Dokumente verwendet, ist nicht die unserer
Untersuchung. Wir werden jedoch fiir die Tatsache sensibilisiert, dass die Berichte von Sulpicius (ber Martins
Demissionierung und von Paulinus von Nola (iber die des Victricius — die noch dramatischer und romantischer sind
—in diesem Kapitel in perfekter literarischer Kontinuitédt mit den oben vorgestellten afrikanischen Dokumenten
erscheinen.



220

hat Sulpicius das mehr als vorbildliche, erbauliche Verhalten Martins gegeniiber seinen
Dienstkameraden gezeigt. In seiner Antwort vermutete Siricius ,,Gewalt" und
sungerechtigkeit“ im Dienst der ,Gier". Sulpicius hebt bei Martin, dem Soldaten, ,eine grolie
Gute, eine erstaunliche Nachstenliebe und vor allem eine tibermenschliche Geduld und
Bescheidenheit* hervor %, Mit Begriffen aus dem Evangelium zahlt er seine ,Werke* der
Nachstenliebe gegenlber den ,Unglicklichen®, den ,Bedurftigen, den Zerlumpten“ auf und
zeigt schlief3lich seine Uneigennutzigkeit, indem er klarstellt, ,dass er von seinem Sold nur
so viel zurlickbehielt, wie er taglich zum Essen brauchte* . Die Szene mit dem armen
Mann von Amiens und dem geteilten Mantel vervollstéandigt diese Demonstration in der Art
eines Exemplums eines antiken Pladoyers (siehe Karl Ernst Georges, Lateinisch-Deutsches
Handworterbuch, Hannover und Leipzig 1909, S. 1039: ,wenn ein historisches oder
erdachtes Faktum zum Beweis angefiihrt wird“ zur Erkl&rung eingefligt von Reuter). Das
populérste Bild der gesamten Martinischen lkonographie ist zunachst einmal als besonders

bedeutsames Stiick der von Sulpicius zusammengestellten ,Verteidigungsakte* anzusehen
85

Martin wird also als Opfer dargestellt: Opfer des kaiserlichen Gesetzes und seines Vaters
vom Augenblick seiner Einberufung an, Opfer der Grausamkeit eines Verfolgers anlésslich
seines Ausscheidens. Diese tendenzitse Darstellung erméglicht es uns vielleicht, den Satz
besser zu verstehen, in dem Sulpicius die verschiedenen Stationen der Militarkarriere
skizziert,

8 SVLP. SEV., Mart. 2,7: ,Er brachte seinen Mitsoldaten gegeniiber viel Giite entgegen und bewundernswerte
Ndchstenliebe, seine Geduld und Demut liberstiegen menschliches Maf3.”

8ebd. 2,8: ,Er stand ndmlich den Notleidenden bei, half den Elenden, speiste die Bediirftigen, kleidete die
Nackten und behielt von seinem Militérsold fiir sich nur so viel zurtick, wie er zum téglichen Leben brauchte.”
Man wird diesen Text neben die oben (Nr. 75) zitierte Persiflage von Hieronymus legen, aber auch neben die
Fortsetzung des gleichen Briefs, wo Hieronymus libergeht zu einem Loblied auf Nepotians Werke der
Ndchstenliebe, als er in das zivile Leben zurtickgekehrt war, z.B. ep. 60,10, S. 97,20 Labourt: Was auch immer er
an Militdrersparnissen hatte, gab er fiir die Armen aus...” usw.

8 Man wird natiirlich auch HIER., epist. ebd. S. 97,24 hinzuziehen: ,,AufSer einer billigen Tunika und einer
dhnlichen Bekleidung, die nur den Kérper bedeckte, um die Kdlte fernzuhalten, behielt er nichts weiter fiir sich.”



221

insbesondere — wenn wir drei Phasen annehmen — das eigenartige Schweigen Sulpicius’
gegeniiber Konstantin. Das ausdriickliche Eingestandnis, dass Martin unter Konstantin
gedient hatte, wirde in der Tat einen Misston in diese Darstellung einbringen. Das
legendéare Bild der siegreichen Truppen an der Milvischen Briicke, die im Zeichen Christi der
Sache Gottes dienten, ware flr Martin glinstig gewesen, doch hatte er doch dann zu lange
nach der Herrschaft Konstantins gedient, so dass dieses Argument mehr Nachteile als
Vorteile bieten wirde. Erstens bestiinde die Gefahr, dass die von Sulpicius gewdahlte These,
Martin als Opfer darzustellen, geschwécht wird. Aus dieser Sicht war es angemessener, nur
daran zu erinnern, dass er gezwungen war, unter dem Oberbefehl zweier Verfolger des
nicanischen Glaubens zu dienen: des Arianers Constantius und des spateren Apostaten
Julian. ® Vor allem aber bestand bei der Erwahnung Konstantins die Gefahr, die
Aufmerksamkeit auf die Tatsache zu lenken, dass Martin seinen Dienst in der rémischen
Armee mehr als sechzig Jahre vor der Vita angetreten hatte und dieser Dienst folglich viel
langer gedauert hatte, als Sulpicius zugeben wollte. Deshalb war es wichtig, zumindest in
der Vita ® keine Hinweise zu hinterlassen, die der bewussten Verkiirzung dieser Jahre auf
ein Funftel ihrer tatsachlichen Dauer widersprachen.

Diese Reduzierung macht offensichtlich nur im Gesamtkontext des Pladoyers und in dem
Klima, das wir zu definieren versucht haben, Sinn. Da die normale Dienstzeit 24 oder 25
Jahre betragt, war es zudem erforderlich, dass die von Severus gewahlte Zahl ein
Mindestmalfd an Plausibilitat aufwies. Einige Texte legen nahe, dass diese 5 Jahre ein
Minimum waren. Am Ende dieser Periode war es fir die Séhne der Kurialen, die in die
Armee eingetreten waren, tatsachlich moglich, den erblichen kommunalen Aufgaben zu
entgehen 2. Wir kdnnen daher

8 Die Formel ,,militare sub” (dienen unter) erinnert an , pati sub” (leiden unter), tatséchlich ist diese Konstruktion
aber in der lateinischen Geschichtsprosa liblich, um den Gedanken des ,,Dienens unter” einem bestimmten
Flhrer” auszudriicken: vgl. z.B. LIV. 29,1,22: ,,unter Herzog Marcello zu dienen”.

8 Die Perspektive der Dialoge ist anders. Sie wurden zu einem spdteren Zeitpunkt verfasst und betreffen nur
Martins Handlungen nach seiner Bischofszeit. Sulpicius wollte deshalb nicht das Risiko eingehen, dass seine
Chronologie von Martins Jugend in Zweifel gezogen wiirde. Es erscheint uns falsch, mit J. ZEILLER, a. a. O. (siehe
oben, Fn. 3), S. 198, Fn. 1, dass nur die Vita ,.einen historischen Anspruch” erhebt. Die Daten der Dialoge liber
Martin und die Priszillianaffaire erscheinen uns von einer im Allgemeinen strikten Kohdrenz. Dagegen und trotz
allem Anschein sind die ,,Behauptungen” der Vita eher literarisch als historisch.

% Dags Gesetz iber die historischen Steuerprivilegien der ehemaligen , Ripenses”, oben genannt unter Fn. 46,
scheinen einen Standard von 24 Jahren zu implizieren, aber wir haben gesehen, dass sie ausdrticklich den Fall von
jenen nennen, die den Dienst nach 15 Jahren verliefsen. Zur Aufhebung der Erbpflichten der S6hne von Kurialen
nach fiinfjéhriger Dienstzeit in der Armee vgl. COD. Theod. 12,1,38 (346) und 7,1,6 (373), hervorgehoben von C.
JULLIAN, in REA, Bd. 12, 1910, S. 265, Fn. 2, in der auch die ,Mindestverglitung von 5 Jahren fiir Protektoren”
aufgefihrt ist, und er kommt zu dem Schluss: , Es wére méglich, dass das Gesetz ihn zu diesem Minimum von 5
Jahren verpflichtet hat. Jullian glaubte, damit Sulpicius’ Text zu rechtfertigen, ohne die Realitdt der fiinf
Dienstjahre in Frage zu stellen; aber diese Argumentation kann auch verwendet werden, um Sulpicius’ Sorge um
die Plausibilitét seiner ,,Reduzierung” zu rechtfertigen.



222

annehmen, dass Sulpicius Martins Dienst auf das mit dem zeitgenéssischen Brauch zu
vereinbarende Minimum reduzierte und sich klar den geltenden gesetzlichen Bestimmungen
seiner Zeit anpasste. Auch hier scheint der Jurist im Dienste des Rechtsanwalts zu stehen.

* % %

Diese historische und rechtliche Anforderung scheint dennoch nicht die einzige gewesen zu
sein, die Sulpicius bei seiner Wahl leitete. Dabei ist zu beachten, dass diese 5 Jahre der
Licke zwischen Martins 15 und 20 Jahren entsprechen. Diese Beobachtung fuihrt uns daher
zuriick zur Untersuchung der funf Passagen, in denen Sulpicius in gewisser Weise Bilanz
Uber die innere Entwicklung seines Helden zieht, genauso wie die Anekdoten Uber seine
frhen Jahre: im Alter von 10, 12, 15, 18 und 20 Jahren. Die Untersuchung dieser Zahlen
als solche lenkt unsere Suche auf einen besonderen Typ der Stilisierung, der mit
Spekulationen verknipft ist, die den Alten und insbesondere den spateren Autoren am
Herzen lagen: jene, die die Symbolik der Zahlen zum Gegenstand haben, denen die
Griechen den Namen Arithmologie gegeben hatten . Diese kuriose, eher poetische als
wissenschaftliche Disziplin war nicht das alleinige Privileg der heidnischen Antike geblieben.
Dies wird uns wahrscheinlich dabei helfen zu verstehen, warum Sulpicius mehrere dieser
funf bemerkenswerten Altersangaben fur den jungen Martin festlegte, vorausgesetzt, wir
betrachten zu Beginn die verschiedenen Bereiche der Arithmologie und die
Wahrscheinlichkeit, mit der Sulpicius sie kannte und anwandte. Es gab bereits eine lange
Tradition zur Altersverteilung im menschlichen Leben. Sie ging auf den Pythagoraismus
zuriick, war im lateinischen Bereich durch Varro und Censorinus vertreten und wurde als
reiche Ernte eingebracht

8 Zur Arithmologie in der christlichen lateinischen Literatur verweisen wir auf den Text und die bibliographischen
Angaben in unserem Kapitel ,\on der Arithmetik zur Arithmologie” in Isidore de Séville et la culture classique
dans I’Espagne wisigothique [Isidor von Sevilla und die klassische Kultur im westgotischen Spanien], Paris, 1959,
Bd. 1, S. 369f.



223

den Abhandlungen tber Arithmologie der Neuplatoniker des 4. Jahrhunderts, wie die
Theologumena arithmeticae [Arithmetische Theologumena] von lamblichus®.

Aber diese griechischen Traditionen drangen schon friih in das Christentum ein, nachdem
die heilige Arithmologie in den Blichern des Alten Testaments eine wichtige Rolle gespielt
hatte®. An diese judisch-christlichen und biblischen Traditionen konnte sich Sulpicius also
starker erinnern, als er versuchte, die Biografie seines Helden in dessen entferntesten und
daher dunkelsten Jahren zu stilisieren. Schlie3lich kbnnten neben diesen streng
arithmologischen Einflissen zwei andere Traditionen dem Juristen und Asketen Sulpicius
die Wahl bestimmter Altersstufen nahegelegt haben: die des romischen Rechts, das
beispielsweise darauf achtete, den Ubergang von der Minderjahrigkeit zur Volljahrigkeit
festzulegen; aber auch die der klosterlichen Brauche. Zu diesem letzten Punkt ist es
angebracht, bestimmte Angaben aus Hieronymus’ Korrespondenz hervorzuheben, in der es
um Kinder geht, die von klein an von den Eltern dem asketischen Leben geweiht wurden,
die es selbst angenommen hatten. Man sollte auch bedenken, dass es eine von Sulpicius’
Ambitionen ist, in Martin — wie bestimmte Passagen der Dialoge ausdrticklich zeigen — den
Antonius des Westens zu zeigen. Daher werden bestimmte Daten aus dem Leben des
Antonius bzw. bestimmte literarische Schemata aus dem Werk des Athanasius auf die
Geschichte von Martins Kindheit projiziert. Dieses spezielle Problem geht zweifellos Gber
den Rahmen unserer Untersuchung hinaus, ist aber fiir uns insofern von Interesse, als
dieser Einfluss auch auf dem Gebiet der ,Stilisierung der Lebensalter” zu sptiren ist.

Die erste genaue Angabe, die auf Martins Geburt folgt, erfolgt im Alter von 10 Jahren: ,Er
war 10 Jahre alt, als er gegen den Willen seiner Eltern Zuflucht in der Kirche suchte und
darum bat, Katechumene zu werden*“.%

% Ergénzend zur im Werk zitierten Bibliographie aufgefiihrt unter der vorhergehenden Fufinote, verweisen wir
hinsichtlich der Uberlieferungen zu den Lebensaltern genauer auf G. HOEHN, a. a. O. (siehe oben, Fn. 41); und P.
BOLL, Die Lebensalter, Ein Beitrag zur antiken Ethologie und zur Geschichte der Zahlen, in NJKA, Bd. 31, 1913, S.
89 f. Hoehns Arbeit prdsentiert, 5.46 f, eine interessante Anthologie wichtiger Texte zum Thema.

9 Guter Uberblick in J. J. von ALLMEN, Vocabulaire biblique, [Biblisches Vokabular] Neuchdtel Paris, ohne Jahr
(1956), Artikel Nombres, S. 208-210; ausfiihrlichere Studie von H. LESETRE, Artikel ebd., im Dictionnaire de la
Bible [Wérterbuch der Bibel], Bd. 4.2, 1928, c. 1687 f (Die historischen und mystischen Zahlen der Bibel) und 1692
f. (Symbolik der Zahlen).

2 SVLP. SEV., Mart. 2,3:,,So suchte er denn als Zehnjdhriger gegen den Willen seiner Eltern in einer Kirche
Zuflucht und verlangte, als Katechumene aufgenommen zu werden.” Ein frommes Bild? Oder friihreif, - so wie wir
es bei anderen grofSen Spirituellen konstatieren? Also beziehen wir uns auf die Kindheitserinnerungen, die die
heilige Teresa von Avila im ersten Kapitel des Libro de la Vida hervorruft.



224

In der griechischen Arithmologie ist die Zahl 10 die Zahl der Vollkommenheit. Diese
Eigenschatft ist auf Lateinisch von Vitruv bis Isidor von Sevilla bezeugt und wird im 4.
Jahrhundert von Chalcidius in seinem Kommentar zum Timaios wieder aufgegriffen; in der
Bibel ist 10 ,vor allem eine runde Zahl“ und scheint in der hebraischen Tradition kein
.Symbolisches* Alter dargestellt zu haben®. Wenn das Leben des Antonius auch die
moralischen und spirituellen Qualitdten seines Helden aus dessen friihen Lebensjahren
hervorhebt, so hat Athanasius die vage Angabe der ,Kindheit* ohne nédhere Angabe in
einem numerisch spezifizierbaren Sinn verstanden. Doch eine Passage aus dem 384
verfassten Brief an Marcella ,,uber das Leben Asellas* erdffnet konkretere Perspektiven. Er
vermutet, dass in bestimmten westlichen Familien, die sich der Askese verschrieben hatten,
der Brauch eingefiihrt worden war, Kinder nach Vollendung von zehn Jahren dem
vollkommenen Leben zu weihen: ,Noch in Kindergewdnder gekleidet, wird sie, kaum das
zehnte Jahr vollendet, der Ehre der kiinftigen Seligkeit geweiht “ °*. Wir haben bereits die
freundschaftlichen Beziehungen erwéhnt, die Hieronymus und seine romischen Freunde mit
den asketischen Kreisen Aquitaniens verbanden. * In seinem Kommentar zu Ezechiel - aus
dem Jahr 406, etwa zehn Jahre nach der Abfassung der Vita durch Sulpicius, - spricht
Hieronymus von ihm als von einem alten Freund: ,unser lieber Severus, im Dialog, dem er
den Namen Gallus gab, ...“ ®®. Wir kdnnen daher annehmen, dass Sulpicius wahrscheinlich
den Brauch der Kinderweihe im Alter von 10 Jahren kannte und ihn hier auf Martins Kindheit
Ubertrug. Er passte damit die Darstellung seiner spirituellen Frihreife dem Geschmack der
Zeit an, in der Abfolge der asketischen Gewohnheiten

S VITR., 3,1,5: ,Die Alten hatten als die vollkommene Zahl festgelegt, die zehn genannt wird; CHALC., Komm. in
Tim. 35: ,Zehn ist die perfekte Zahl.” Der biblische Wert, definiert von J. J. von ALLMEN, ebd. (oben Fn. 91), p.
208,6. Zusammenfluss beider Traditionen, bei ISID., lib. num. [Buch der Zahlen] 11, de denario numero, 55, ML,
Bd. 83, c. 190c: Sie ist in den Heiligen Schriften legitim, ebenso wie die siebte, die bald die Vollkommenheit
bedeutet, bald das Ganze offen demonstriert; und ebd. 60, c. 19.:,,Der Denar (was zehn enthdilt) ist perfekt und
endgliltig.”

“ HIER., epist.. 24,2, Bd.2, S. 11,13 Labourt: ,Noch in die Tiicher der Kindheit gehiillt, kaum dlter als zehn Jahre,
wird ihr die Ehre zukiinftiger Seligkeit zuteil”. Der Herausgeber kommentiert in der Fufsnote: Ihre Eltern haben sie
ewiger Keuschheit geweiht.”

*Vgl. oben S. 210 und Fn. 57

% HIER., in Ezech. 11.36, ML, Bd. 25, ¢.339b: ,,Und vor kurzem unser Severus, dem er in einem Dialog den Namen
Gallus gab.” (um eine Passage zu beenden, in der unter anderen Autoritéten, Tertullian, Lactantius und Victorinus
von Pettau zitiert werden).



225

wie der arithmologischen Traditionen.®’

Die zweite Etappe des geistlichen Werdegangs Martins wird von Sulpicius auf das Alter von
12 Jahren datiert: ,Schon bald hatte er sich mit bewundernswerter Hingabe ganz dem
Dienst furGott gewidmet, und schon mit 12 Jahren sehnte er sich nach der Wiiste, und er
hétte sich diese Sehnsucht erfillt, wenn ihn nicht sein junges Alter daran gehindert hatte.*
%, Die Berufung zum Einsiedler in Pavia im Jahr 3287 Es stimmt, dass Antonius zu dieser
Zeit Giber 70 Jahre alt gewesen sein muss und sein Ruf in Agypten bereits groR war. Doch
kam Athanasius im Jahr 335 nicht zum ersten Mal in den Westen, und zwar nicht nach
Pavia. Dass ein Sohn von Heiden, der der Kirche noch fremd war, dort die ersten Anzeichen
seiner Berufung zum Einsiedlerseingespiirt haben sollte, ist etwas schwer zuzugeben,
insbesondere in einer so ,technischen* Form. Doch das fur die Darstellung dieser etwas
anachronistischen Berufung gewahlte Zeitalter selbst ist aufschlussreich fir die von
Sulpicius vorgenommene Stilisierung.

Nicht nur ist die Zahl 12 gemaf der sékularen Tradition und aufgrund der besonderen Art
ihrer Zahlenstruktur eine ,mehr als vollkommene* Zahl, wie Isidor von Sevilla es noch sagen
wird®® - und die monastische Berufung der 12-Jahrigen stellt im Vergleich zur christlichen
Berufung der 10-Jahrigen einen hoheren Grad der Vollkommenheit dar.- Aber vor allem
diese Zahl und genauer dieses Alter erscheinen in den judisch-christlichen und asketischen
Traditionen bevorzugt.

97 Was die Weihe von Asella betrifft, so kann man sich fragen, was den Grund fiir die Festlegung auf 10 Jahre
darstellte. Kann man sich einen Einfluss weltlicher Traditionen auf die Vollkommenheit der Zahl 10 vorstellen, der
durch die Qualitét dieser Zahl in der biblischen Tradition noch verstdrkt wurde? Als Hinweis darauf, wie
wahrscheinlich dieser alte Gebrauch einer Art ,,Opfergabe”im Alter von zehn Jahren war, verweisen wir auf zwei
zweifellos viel spétere Konzilskanones: Im Westen Kanon 17 des Konzils von Agde, das im Jahr 506 einberufen
wurde: ,,Minori aetate in monasterio non accipiantur nisi de annis decem aut duodecim, qui et nutriri non egeant
et cauere nouerint culpas” (In jiingerem Alter sollten sie nicht ins Kloster aufgenommen werden, es sei denn, sie
sind zehn oder zwélf Jahre alt, miissen nicht gefiittert werden und wissen, wie man Siinden vermeidet.); im Osten
Kanon 40 des Konzils ,,in Trullo” aus dem Jahr 592: ,,Qui ergo monachicum iugum ist subiturus, ne sit minor quam
decem annorum natus” (Wer sich also dem klésterlichen Joch unterziehen soll, sollte nicht jiinger als zehn Jahre
alt sein). Diese beiden Belegstellen sind zusammengetragen von L. THOMASSIN, Ancienne et nouvelle discipline de
I’Eglise...[Alte und neue Disziplin der Kirche], Bd 1, 1678, S. 136f

% SVLP. SEV., Mart.2,4: ,Als er zwélf Jahre alt war, brannte er darauf, Einsiedler zu werden, und hdtte seinen
Wunsch auch in die Tat umgesetzt, wenn ihn nicht sein zartes Alter ihn daran gehindert hétte.”

9 SID., lib. num. 13,65, ML, Bd. 83, c. 192c (am Ende der Demonstration seiner arithmetischen Vollkommenheit):
Ltali ergo ratione plus quam perfectus habetur” [Aus diesem Grund gilt sie als mehr als perfekt]. Isidor tibernimmt
diese Demonstration aus der Stadt Gottes: vgl. Referenz in Isidor von Sevilla ..., (zitiert oben, Fn. 89), Bd. 1. S. 383,
Fn. 2 und 385-386



226

In der Bibel ist sie ,die Zahl schlechthin des Israel Gottes, die Zahl der Erwahlung*“ ',
Besser noch: Im Neuen Testament ist es das Alter der Tochter des Jairus, als sie von
Christus auferweckt wird; es handelt sich vor allem um das Alter, in dem Jesus seine
Sendung beginnt, lange vor seinem offentlichen Leben, als er die Fragen der
Schriftgelehrten im Tempel von Jerusalem beantwortet. '° Die zeitgendssische asketische
Tradition betrachtete dieses Alter, dem Vorbild Christi folgend, als den Zeitpunkt, in dem das
Kind empfanglich war, in ein Leben des personlichen und vollstdndig angenommenen
Glaubens einzutreten. In der Tat setzt Hieronymus’ Brief Uber das Leben Asellas, nachdem
er, wie Sulpicius es bei Martin getan hat, eine erste Etappe mit zehn Jahren markiert hat,
seinen biografischen Bericht mit der Markierung einer zweiten Etappe mit zwdlf Jahren fort:
»Ich komme zu dem Schluss, dass sie nach ihrem zwoélften Lebensjahr durch ihren eigenen
SchweilR wahlte, annahm, behielt, begann und vollendete.“ °* Aus dem folgenden Kontext
geht hervor, dass Hieronymus mit diesem Entwurf eine Lebensweise meint, die der
asketischen professio entspricht: ul3erste Bescheidenheit in Kleidung und Ausstattung,
Fasten, Wechsel zwischen Handarbeit, Gebet, Psalmodie und heiliger Lesung . Wir
muissen uns also noch einmal auf die in westlichen, genauer gesagt rémischen asketischen
Kreisen etablierten Brauche beziehen, um zu erklaren, dass Severus die zweite Phase von
Martins spirituellem Leben auf das Alter von 12 Jahren ansetzt und dass er zeigt, dass sein
Held in diesem Alter vom Ruf des Eremitenlebens ergriffen wurde.**

10 J. Von ALLMEN, a.a.0. (oben Fn. 91).
91 ukas 2,47.

92 HIER., epist. 24,2, Bd. 2, S. 11,19 Labourt: Ich komme zu dem, was sie nach zwélf Jahren mit ihrem eigenen
Schweif3 erwdhlte, ergriff, festhielt, begann und vollendete”. Wir haben gesehen, dass das Konzil von Agde (oben
Fn. 97) merkwiirdig hin und her schwankt zwischen 10 und 12 Jahren als Alter fiir die Hingabe von Kindern in ein
Kloster.

19 HIER., epist. 24,3f. Der Kontext zeigt, dass Asella in ihren Fiinfzigern war, als Hieronymus seinen Brief schrieb:
ebd. 4, S. 42.24, ,So erreichte sie das fiinfzigste Lebensjahr...”; Dies legt ihre Weihe im Alter von 10 Jahren um das
Jahr 344 und ihre Profess im Alter von 12 Jahren um das Jahr 346 fest. Dies steht im Einklang mit dem Datum der
ersten beiden Exilzeiten des Athanasius im Westen. Das ist aber auf jeden Fall mindestens fiinfzehn Jahre nach
Martins 12. Geburtstag.

% Unsere Vorbehalte gegen die Historizitdt dieser Einsiedlerberufung Martins werden durch die teilweise
Parallelitit verstdrkt, die hier zwischen dem Text von Sulpicius ,,eremum concupiuit” (er wollte Eremit werden),
und der Beschreibung der geistlichen Inbrunst des Antonius durch Athanasius festgestellt werden kann: vgl. in der
Ubersetzung des Lebens des Antonius von Evagrius, |, MG, Bd. 26, c. 840: ,Und als er noch ein Junge war,...
brannte er vor Verlangen, wie es liber Jakob geschrieben steht, und lebte unschuldig zu Hause”. Sulpicius
erscheint hier als Rivale von Athanasius: Er startet eine Art von geistlichem Wettkampf zwischen Martin und
Antonius und scheint seinem Leser folgende Idee zu suggerieren: Antonius’ Kindheit war erbaulich, aber Martin
versplirte den Ruf zur Anachorese (zum Einsiedlersein) noch friiher als er.



227

In keiner der von uns erwdhnten Traditionen scheint hingegen die Zahl 15 oder das Alter
von 15 Jahren Gegenstand besonderer Aufmerksamkeit gewesen zu sein. Vergleicht man
diese Beobachtung mit den fur die ersten beiden Zahlen (10 und 12) erhaltenen
Ergebnissen, aber auch mit den fiir die Historizitat glinstigen Indizes, die wir rund um das
Datum und das Alter von Martins Eingliederung ins Heer '®> gesammelt haben, so scheint
es, dass dieses ,Faktum des Nichts“ in Bezug auf Symbolik oder rituelle Gebrauche
zumindest das Interesse eines negativen Gegenbeweises darstellt. Es liefert einen
zusatzlichen Hinweis zur Bestatigung der Authentizitét der Episode bis hin zu ihrer
Zahlenangabe. Dem kénnen noch zwei weitere Hinweise hinzugeflgt werden. Zunachst
einmal ist da die Tatsache, dass eine antike rémische Tradition den Beginn der
Adulescentia (die in Rom in ausgepragter Weise den Beginn des ,wehrfahigen Alters*
kennzeichnet) auf 15 Jahre festlegt: Dies ist von Censorinus unter Berufung auf Varro
bezeugt und ist auch in der Benediktregel*® noch bezeugt. Andererseits wissen wir, welche
Bedeutung der als Indiktion bezeichnete Zeitraum von 15 Jahren im Steuersystem, aber
auch in der Zivilrechnung des 4. Jahrhunderts hatte. Hatte er nicht auch als Einheit der
Militarorganisation*®” dienen kénnen?

Sogar das Fehlen heidnischer oder judisch-christlicher Symbolik fir das Alter von 18
Jahren. Wir mussen uns darauf beschranken, festzustellen, dass dieses Alter fir die
romischen Juristen als das der ,plena pubertas“'®® (volle Pubertat) gilt.

1% oben S. 201 f und Fn. 31.

1% CENS. de die natali, 14,2: [, Varro glaubt, dass die fiinf Altersstufen gleichmdfig verteilt sind, jede aufSer der
letzten, jeweils fiir 15 Jahre. Und so werden diejenigen, die auf der ersten Stufe sind, als Kinder (pueri) bezeichnet,
weil sie rein (puri), d.h. impubes (unreif) sind. Auf der zeiten Stufe bis zum 30. Jahr werden sie adulecentes vom
Beginn ihrer Jugend an genannt.] Die Regel des heiligen Benedikt legt das Ende der Kindheit noch immer mit 15
Jahren fest: BENED., reg. 70, S. 97 SCHMITZ: ,,Bei Kindern bis zum Alter von 15 Jahren sollte die Sorgfalt der
Disziplin und die Aufsicht in der Verantwortung aller liegen”. SchliefSlich erfolgte in diesem Alter im Allgemeinen
auch das Anlegen der mdnnlichen Toga. Zu alledem vgl. Fr. BOLL, a.a.0. (oben Fn. 90), S. 126 f

7 Da aus der kaiserlichen Gesetzgebung hervorgeht, dass den Veteranen und ihren nahen Angehérigen ein
kompliziertes System von Steuerbefreiungen auf der Grundlage ihrer tatsdchlichen Dienstzeit gewdhrt wurde,
wdre die Frage angebracht, ob die Indiction [Aufnahme ins Heer] nicht eine praktische Grundlage dafiir geboten
hdtte, die Aushebungen fiir bestimmte Wehrpflichtige auf 15 Jahre zu fixieren. Leider steht die Chronologie
Martins im Widerspruch zu dem, was wir liber die friihen Perioden der Indiction wissen. Unabhéngig davon, ob
die erste im Jahr 297 oder 312 begann, fallen die folgenden (327 und 339) kaum mit der Eingliederung Martins
ins Heer im Jahr 331 zusammen.

%8 DIG. 1,7,40,1. Im Text der Vita 2.6 bezeugen 27 von 31 Zeugen fest die Lesart ,,duodeuiginti” (achtzehn), nur 4
(zugegebenermafsen unter den 6 dltesten) geben ,XXII”“ an (Information B.M. Peebles).



228

Die Unterschiede in der Kirche des vierten Jahrhunderts in Bezug auf das fir die Spendung
des Sakraments der Taufe erforderliche Alter lassen kaum Vermutungen dariiber zu, ob
dieser Ubergang zum Erwachsenenalter in bestinmten Gemeinschaften bereits das
normale Alter fur die Eintragung in die Liste der competentes '*° (Taufbewerber) war. Aber
das gleiche Argument a silentio [Schlussfolgerung aus dem Schweigen] wie fur das Alter
von 15 Jahren gilt auch hier in Bezug auf die ,bemerkenswerten Altersstufen” von 10 und 12
Jahren. Es spricht nichts dagegen, dass Martin tatsachlich im Alter von 18 Jahren, also im
Jahr 334, getauft wurde. Die indirekte Bestatigung der Plausibilitat dieses Datums machte
Sulpicius’ Bedurfnis, die Zeitspanne zwischen Martins Taufe und seinem Ausscheiden aus
der Armee zu erklaren, aber auch zu verkiirzen, noch dringlicher. Da Martin laut Sulpicius
bereits im Alter von zehn bis zwdlf Jahren nach dem vollkommenen Leben strebte, erscheint
es dem Leser umso ungerechtfertigter, dass er nach seiner Taufe 22 Jahre lang im Dienst
des Kaisers blieb...

Indem wir die ,relativen Daten® wieder aufgreifen, die Martins Abschied mit seinem 20.
Lebensjahr zusammenfallen lassen, gelangen wir zugleich zu einer Fille symbolischer
Werte, die mit jenen vergleichbar sind, die seinem 10. und 12. Lebensjahr zugeschrieben
werden. Es ist im Kapitel zur Arithmologie dieser Zahl im Liber numerorum des Isidor von
Sevilla gut zusammengefasst. Wie die Zahl 12 gilt auch die Zahl 20 in der Arithmologie als
~mehr als vollkommen aufgrund ihrer Teile* *°. Ihre Bedeutung in der christlichen Tradition
hangt mit dem entscheidenden Charakter dieses Zeitalters in der judischen Tradition
zusammen: ,Diese Zahl wird auch Israel und Levi zugeschrieben; mit 20 Jahren werden sie
fur den Kampf ausgewahlt, mit 20 Jahren wird ihnen der Dienst in der Stiftshitte
Ubertragen“ ***. In Numeri, Exodus, dem zweiten Buch der Paralipomenes (Buch der
Chronik), betreffen die Volkszahlungen, die in den Stammen Israels im Hinblick auf den
Kriegsdienst durchgeflihrt werden, betreffen die Personen, die 20 Jahre alt und alter sind.
Und das erste Buch der Chronik weist

% pas Zulassungsalter zur Taufe war im 4. Jahrhundert trotz der Tendenz, es auf die Kindheit [herabzusetzen,
noch sehr variabel: vgl. J. GAUDEMET, I'Eglise et 'Empire romain [Die Kirche und das rémische Reich], Paris
(1958), S. 58-61; zur Kindertaufe am Ende des 4. Jahrhunderts, insbesondere bei Augustinus, vgl. REAug, Bd. 2,
1956, S. 108 f

10 ISID. Lib. num. 20,88, ML, Bd. 83, c.196b: ,,Auch die zwanzigste Nummer, die die zweite Strophe beendet, gilt in
ihren Teilen als mehr als perfekt.” Einer sehr alten pythagordischen Uberlieferung zufolge, die noch heute im
Corpus Hippocrates vertreten ist, bestand das Leben aus vier Jahreszeiten zu je 20 Jahren: vgl. F. BOLL, a.a.O.
(oben Fn. 90), S. 102. Aber es ist nicht diese profane Tradition, die hier im Vordergrund steht.

11ISID., ebd. 20,89: ,Hier wird auch die Zahl Israels und Levis angegeben; Denn mit zwanzig Jahren werden sie
zum Kampf ausgewdhlt und mit zwanzig Jahren werden zum Dienst in der Stiftshiitte beauftragt”.



229

andererseits darauf hin, dass ,die S6hne Levis ab dem Alter von 20 Jahren den Dienst in
der Wohnung des Herrn verrichteten®.**> Genau im Alter von 20 Jahren nun verlasst Martin
laut Sulpicius mit einem Eklat den Dienst des Kaisers, um in den Dienst Gottes zu treten,
und bezeichnet sich selbst als ,Soldat Christi“. So Glbernahm er denn auch im Alter von 20
Jahren auf Drangen von Hilarius schlief3lich die Aufgabe eines Exorzisten und trat so dem
bei, was die Christen das Levitentum des Neuen Bundes nennen 3. Sulpicius’ Pladoyer pro
Martino scheint also in diesem entscheidendsten Moment der Biographie Martins auf eine
ganz alte Tradition christlicher Allegorie zuriickzugreifen: jene, die beispielsweise seit dem
3. Jahrhundert bei Origenes in den Homilien lber die Zahlen zum Ausdruck kommt, wo ,die
Weihe der Leviten das Symbol der Absonderung des Heiligen ist, der sich von der Welt [6st
und sich allein fur Gott frei macht* 14, Zweifellos gehen diese Homilien, die im Ubrigen
reichlich Gebrauch von arithmologischen Spekulationen machen, nicht ndher auf die
besondere Bedeutung des Alters von 20 Jahren ein, das die Israeliten bengtigten, um
»-gezahlt* zu werden. Wenn wir uns jedoch an die spirituelle Bedeutung erinnern, die
Origenes den Kampfen Israels gegen seine Feinde zuschreibt, werden wir mit Neugier
feststellen, dass die 20. Station der Hebraer in der Wste, ,,der Berg Sephar, der den
Namen: das Erklingen der Posaunen” tragt, vom modernen Herausgeber unter das
Schlagwort ,in die Offensive gehen” gestellt wird, und dass Origenes dies folgendermallen
kommentiert: ,Wenn die Seele sich mit so vielen schénen Tugenden bewaffnet fihlt, muss
sie in dem Krieg, den sie gegen die Furstentimer und Méachte und gegen die Herrscher
dieser Welt fuihrt, in die Offensive gehen® .

2 Num. 1,20 und 26,4, Exod. 14,29-30; 2 Par. 25,5-6. VVLG. 1 Par. 23,24: ,Diese S6hne Levis verrichteten
vom Alter von zwanzig Jahren an die Arbeit im Haus des Herrn”.

13 SVILP. SEV., Mart. 4.3: ,Bis jetzt, sagte er zum Caesar, habe ich dir gedient; lass mich nun Gott dienen...Ich bin
ein Soldat Christi“. 5.2 ,,(Gleich nachdem er den Militdrdienst quittiert hatte, suchte er den hl. Hilarius auf...
Hilarius ... ordnete an, dass er Exorzist sei (nachdem er vergeblich versucht hatte, ihn zur Annahme des Diakonats
zu bewegen). Das Exinde (gleich nach dem) dieses zweiten Textes wurde von H. DELEHAYE, AB, Bd. 38, 1920, S.
31, s.f. richtig erkannt, als ernsthafter Einwand gegen die Chronologie, wonach Martin schon lange vor 356 aus
dem ,Heer” ausschied.

1 | qut Kommentar von A. MEHAT in seiner Ubersetzung der Homilien iiber die Zahlen (Coll. Sources chrétiennes
[Kollektion christlicher Quellen], Bd. 29), Paris, 1951, ad Hom. 21.1, S. 416, Fn. 1.

3 Epd. S. 546. Es ist uns nicht unbekannt, dass HIER., epist. 78.22, im Jahr 400 aus derselben Passage von Num.
33.23, eine Ubersetzung und einen Kommentar liefert, die sich stark von denen des Origenes unterscheiden. Aber
wir suchen hier nicht nach Méglichkeiten einer direkten Einflussnahme von Origenes auf Sulpicius. Die
origenianische Exegese scheint uns nur insofern bedeutsam zu sein, als sie - wenn auch mit sehr persénlichen
Nuancen - die kirchliche Tradition der christlichen Allegorisierung der “Leviten" widerspiegelt, die Sulpicius nicht
véllig unbekannt geblieben sein kann. Tatsdchlich hebt Sulpicius in seiner Chronik in einem Stil, der die klassische
rémische Geschichtsschreibung imitiert, die eigentlichen historischen Elemente der Bibel hervor und reduziert sie
gewissermayfSen auf eine ,,Geschichte der Juden”, die er sogar mit Hilfe profaner historischer Quellen
vervollstédndigt. Nun zeigte Bernays auch in diesem Werk, dass der christliche Allegorismus an drei Stellen
eingedrungen war, an denen Sulpicius das Wort ,,mysterium” aussprach: chron. 1,2,4; 1,6,2; 1,24,5. Zu diesen
beiden gegensdtzlichen Aspekten der inneren Haltung von Sulpicius in der Chronik vgl. G. BERNAYS, a.a.O. (oben
Anm. 18), S. 130 fund 176 f.



230

Somit wurden dem 20. Lebensjahr in der judisch-christlichen Tradition zwei Symboliken mit
konvergierenden Bedeutungen zugeordnet. Dieses Alter ist sowohl das der Eignung fir den
spirituellen Kampf als auch das der Hingabe an das vollkommene Leben. Es ist
verstandlich, dass die asketische Spiritualitat des 4. Jahrhunderts diesem Alter einen umso
tieferen symbolischen Wert verlieh, da es sich auch um das Alter handelte, auf das
Athanasius ungefahr die ,Bekehrung” des Antonius und den Beginn seines asketischen
Lebens datiert hatte **°. Sulpicius versaumte es nicht, diese reichen Resonanzen
auszunutzen, indem er Martins fiktives Alter zum Zeitpunkt seiner Entlassung auf 20 Jahre
festlegte. Damit kronte er mit allegorischer und biblischer Symbolik das, was wir in dem
mittelalterlichen Heldenepos bereits als ,Martins Kindheit* bezeichnen kénnten, und
skizzierte hinter Martins Abschied von der Welt die gro3e Silhouette des Vaters der Monche
des Ostens. Eine umso eindrucksvollere Symbolik, als sie mit der materiellen Realitat der
entscheidenden Ereignisse im Jahr 356 im Einklang stand, die das Leben seines Helden
gepragt hatten. Dies war tatsachlich das Jahr, in dem Martin die ,militia saecularis”
tatséchlich verliel3, um sich kurz darauf den Reihen der ,militia caelestis” anzuschlie3en,
sowohl im origenianischen und allegorischen als auch im kirchlichen und konkreten Sinne*’.

118 ATHANAS., Vita Antonii (iibers. von Evagrius) MG, Bd. 26, c. 840 f: ,,Nach dem Tod seiner Eltern, im Alter von
etwa achtzehn oder zwanzig Jahren...” Etwa sechs Monate nach diesem Tod, so heifst es in dem Kapitel weiter,
hért Antonius die Lesung des Evangeliums vom reichen Jiingling, er verkauft seinen gesamten Besitz, verteilt den
Erlés und beginnt sein Leben als Asket.

7 Wenn wir akzeptieren miissen, dass wir Sulpicius und nicht Fortunatus glauben und annehmen, dass Martin
vor Hilarius’ Exil zum Exorzisten geweiht wurde und nicht danach. Es kénnte auch sein, dass sich hier die
sorgfiéltigste historische und kanonische Realitdt mit biblischer Symbolik und literarischer Fiktion vermischt. Denn
wenn 5 Dienstjahre das notwendige Minimum fiir die ,,rechtliche Plausibilitdt” der von Sulpicius vorgenommenen
Kiirzung gewesen sein kénnten, so musste Martin auch als mindestens 20 Jahre alt gelten, damit Hilarius’
Vorschlag, ihn zum Diakon zu ernennen, die Zeitgenossen von Siricius nicht schockierte. Tatsdchlich glauben
einige Herausgeber, dass man in der Dekretale des Siricius an Himera von Tarragona das erforderliche
Mindestalter fiir den Eintritt in die hbheren Weihen lesen sollte (SIRIC., epist. 1,9, ML, Bd. 13, c¢. 1142b = Bd. 3, c.
659d Mansi, wo am Rand die Variante ,uicesimum®” angegeben ist), mit dem cod. Vat. 1342 : ,,uicesimum annum
(und nicht tricesimum a.”) Vgl. J. GAUDEMET, I'Eglise dans I'Empire romaine, Paris (1958), S. 125, Fn. 6. Wir
wissen aber auch, dass das Konzil von Hippo im Jahr 393 und Papst Zosimus dieses Alter auf 25 Jahre festlegten :
vgl. J. DELMAILLE, Artikel Age, in DDC, Bd. 1, 1935, S. 340.



231

Die Untersuchung des arithmologischen Hintergrunds (im weiteren Sinne) der ,relativen
Gegebenheiten” der Biografie Martins offenbart daher einen ganz besonderen Bereich der
Stilisierung, in den sich Sulpicius Severus engagiert hat, um die geistigen Stadien von
Martins Kindheit und Jugend mit symbolischer Préazision zu rekonstruieren. Die Ergebnisse
dieser letzten Untersuchung lassen uns feststellen, dass dem ersten, zweiten und
insbesondere dem letzten dieser funf Lebensalter (10, 12 und 20 Jahre) eine starke
symbolische Bedeutung zukommt. Diese Symbolik tragt dazu bei, den spirituellen Weg des
jungen Martin in den der judisch-christlichen Tradition vertrauten Kategorien eindrucksvoller
darzustellen. Noch starker orientiert er sich bei seinen Ausdrucksmitteln an
zeitgendssischen, ja sogar westlichen Traditionen christlicher Askese. Er schlief3t sich sogar
mehr oder weniger direkt den Spekulationen der allegorischen Exegese an, von denen uns
das Werk des Origenes im vorangegangenen Jahrhundert Zeugnis gibt. Was das dritte und
vierte Alter (15 und 18 Jahre) betrifft, so scheint ihre Isolation von diesen Traditionen ein
negatives, aber nicht unwichtiges Indiz fur ihre historische Authentizitat zu sein*'é.

18 Dass es einen Grund gibt, eine Beziehung zwischen den Methoden der literarischen Umsetzung bei Sulpicius
und den Traditionen des christlichen Allegorismus herzustellen, vielleicht sogar streng genommen denen des
Origenes, das scheint 396 wahrscheinlich. Man weifs in der Tat um das Schwérmen fiir diese exegetischen
Traditionen in den christlichen Kreisen des Westens, die fiir den neuen asketischen Geist gewonnen wurden; in
diesem Bereich scheint der Einfluss von Hieronymus entscheidend zu sein. Origenes war stets darauf bedacht, die
wdrtliche Bedeutung der Heiligen Schrift nicht durch die Entdeckung der spirituellen Bedeutung zu opfern, die fir
ihn das Wesentliche ist. Kénnte man nicht sagen, dass Sulpicius in analoger Weise reale Ereignisse in Martins
Leben stilisierte, ohne jedoch — eine Ausnahme macht die Dauer seiner Dienstzeit, sagt aber nicht der Psalm 90
(89), 4 ,tausend Jahre sind in deinen Augen wie ein Tag” — in gewisser Weise auf die wértliche Materialitdt der
Tatsachen zu verzichten? Selbst wenn es eine ,,christliche Interpretation” von Martins Biografie vor seinem
Abschied vom Heer 356 gdbe, wiirde es im Endeffekt kaum die im strengen Sinn historischen Gegebenheiten
dndern. Die gleiche Tendenz zu einer spirituellen Interpretation der "wértlichen" Handlung von Lebensereignissen
inspiriert, mit vielen verschiedenen Nuancen und in einem deutlich anderen literarischen Genus, den Verfasser der
Confessiones. — der librigens sein Werk zur gleichen Zeit verfasste, als Sulpicius die Vita Martini schrieb.



232

Am Ende dieses dreifachen Anlaufs sollten wir all das Herumstolpern unserer Vorganger
vergessen und uns einbilden, wir hatten Gewissheit erlangt und die Losung des Problems
gefunden. Dazu wére es zunachst notwendig, die miteinander verflochtenen Fragen der
Martin’schen Chronologie, ihre obskuren und unvollst&dndigen Daten, auf ein einfaches und
klar formulierbares Problem zu reduzieren. Zumindest hoffen wir, die Bedeutung der
Fragen, die bisher an Sulpicius Severus gestellt wurden, geédndert zu haben. Zu oft wurde er
von modernen Historikern vor ihr Gericht geladen und im Namen der Vorstellung, die seine
Richter von ihrem eigenen Beruf als Historiker hatten, ohne Gnade verurteilt. Aber der Autor
der Vita Martini sollte nicht einmal als derjenige der Chronik beurteilt werden. Bei unserem
Versuch, die Probleme auf unsere Art zu lI6sen, die Martins Chronologie aufwirft, sind wir
letztlich dazu veranlasst worden, nach der Bedeutung des literarischen Schaffens bei
Sulpicius zu fragen. Es sind seine Absichten als Biograph, der im Jahr 396 im Rahmen einer
spezifischen literarischen Gattung und fir ein bestimmtes zeitgendssisches Publikum
schrieb, die wir versucht haben, in ein neues Licht zu riicken.

Kehren wir flr einen Moment zu diesem Gesamtpanorama der Martin’schen Chronologie
zuruick, um darin die aufeinanderfolgenden Plane zu identifizieren, die wir unterscheiden
mussten. Der erste Eindruck ist, dass wir zun&chst das falsche Problem der Wahl zwischen
Zwei moglichen und unvereinbaren Systemen* aufgeben missen. Dieses Dilemma
entstand einerseits aus der Eile, unvollstandige Daten zu systematisieren, andererseits aber
oft auch aus einer uneingeschrankten Voreingenommenheit gegentiber dem Zeugnis
Gregors von Tours oder gegenuber der Glaubwirdigkeit des Sulpicius Severus. Wir haben
Zu zeigen versucht, dass wir in fast allen Féallen zun&chst diesen beiden Informanten und
den Texten vertrauen missen, die uns aus der besten handschriftlichen Uberlieferung ihrer
Werke Uberliefert wurden.

Im Vordergrund stehen dabei deutlich die ,absoluten Daten®. Sie betreffen abgesehen von
Martins Geburt auch die spateren Ereignisse seines Lebens, die sich von seinem
Ausscheiden aus dem Heer im Jahr 356 bis zu seinem Tod im Jahr 397 ereigneten. Dieser
Vordergrund erhélt seine Klarheit durch eine strikte Synchronisierung zwischen den
biografischen Daten und dem genauen Bezug auf eine charakteristische und in der
Zeitgeschichte datierte Tatsache. Andererseits wird die Zuverlassigkeit dieser Daten durch
die Ubereinstimmung zwischen den Daten, die uns Gregor von Tours tbermittelt hat, und
jenen, die Sulpicius Severus uns in seinen Dialogen hinterlassen hat, bestatigt.

Im Hintergrund, weniger deutlich erkennbar, sind hier die Daten, die wir als Zwischendaten
bezeichnen kénnten: die von Martins Militarkarriere. Wenn wir versuchen, sie in den
Rahmen der kaiserlichen Gesetzgebung einzuordnen, indem wir zunachst Sulpicius’ Text
ziemlich genau untersuchen, sehen wir, dass sie eine Plausibilitat aufweisen, die sich auf
viele Details erstrecken kann, und dass nichts der Koharenz ihrer Chronologie mit dem, was
sich aus den ,absoluten Daten” ableiten lasst, im Wege steht.

Jenseits dieser zweiten Ebene stof3t unser Blick auf einen Horizont, in dem wir nicht mehr
von Geschichte und Legende sprechen, sondern von Geschichte im modernen und
objektiven Sinn des Wortes und von biographischer Literatur im antiken Sinn, oder besser
noch, in dem ganz besonderen Sinn, den diese Worte durch die zwei Jahrhunderte



233

wahrende Entwicklung biographischer Gattungen im christlichen Latein erhalten haben,
ineinander Ubergehen. An dieser Stelle schien es uns notwendig, die Untersuchung der
Textdaten nicht mit derselben Zuversicht und nicht mit denselben Methoden anzugehen. Sie
geben vor, scheinbar zu prézise zu sein, sind aber in Wirklichkeit zu weit von
unbestreitbaren historischen Synchronismen entfernt, um nicht die gréf3te Vorsicht walten
zu lassen. Einerseits die zwar implizite, aber indirekte Behauptung, Martin habe seinen
Dienst im Alter von 20 Jahren beendet, - verbunden mit einem freiwilligen Schweigen von
Sulpicius Uber sein Geburtsdatum -. Diese Verteilung umfasst dagegen 5 genau chiffrierte
Altersangaben, von denen jedoch drei ohne synchronen Bezug und zwei weitere mit vagen
oder indirekten Bezligen angegeben werden.

Indem wir die Berechnung und die sorgféaltige Auslegung der umstrittenen Kapitel
aufgegeben haben, wurden wir dann dazu gebracht, den Autor zu befragen und bemihten
uns, uns in die Zeit der Abfassung dieses Werkes und in die Jahre unmittelbar vor seiner
Veroffentlichung zu versetzen. Es ist nicht mehr nur der Widerstand, dem Martin selbst in
Gallien begegnete, der uns vor Augen gefiihrt wird. Im weiteren Sinne liegt es auch an dem
Klima des Misstrauens, das sich unter Siricius’ Pontifikat gegentiber ehemaligen
Staatsdienern entwickelt hatte. Gleichzeitig zeigte die Haltung des Hieronymus, die er einige
Jahre spater in seiner Trauerrede flr Nepotian einnahm, dass Martins langer Militardienst
nach seiner Taufe ihn nicht weniger dem Misstrauen vieler Bischofe ausgesetzt hatte als
auch dem der Extremisten des Askententums, der Enthusiasten, die wie Bricius oder
Hieronymus den langsamen Fortschritt der Gnade in bestimmten Seelen nur als
bedauerliche Lauheit begreifen konnten. Eines der wesentlichen Ziele von Sulpicius beim
Verfassen dieses Werks, das er ,Apologia pro vita Martini” [Verteidigungsschrift fur Martins
Leben] hatte nennen kénnen, bestand also darin, geschickt auf die Einwande aller Gegner
des ehemaligen Soldaten zu reagieren. Dies gelang ihm, indem er auf raffinierte Weise den
Umfang ihrer Beschwerden, aber auch die tatsachliche Dauer seiner Dienstzeit
herunterspielte, und zwar zu einem Zeitpunkt, als er 40 Jahre nach dem Ausscheiden von
356 und vielleicht 65 Jahre nach seinem Eintritt ins Heer damit rechnen konnte, dass
niemand auf ihn zukommen wirde, um ihm offiziell zu widersprechen.

Gleichzeitig erméglichte diese radikale Losung eine vollstandige Idealisierung der Figur
durch die Verwendung symbolischer Zahlen, wobei er sich auch die Verwendung
biografischer Genres erlauben konnte. Das ideale Modell der christlichen Biografie war bis
dahin (und man kann bis zu einem gewissen Grad sagen, nacheinander) der Martyrer, der
Bischof und schlieRlich der Ménch gewesen, wie es die lateinischen Ubersetzungen des
Lebens des Antonius dem Westen gerade vorgeschlagen hatten. Die Vita Martini kann nur
verstanden werden, wenn wir in diesem scheinbar einfachen, aber voller komplexer
Absichten steckenden Werk den Erben dieser literarischen Tradition sehen. **° Sulpicius’
Herausforderung bestand darin, sozusagen die von den biographischen Genres
nacheinander vorgeschlagenen Idealtypen auf Martin konzentrieren zu wollen — ohne den
zu vergessen, der den Typus des Martyrers verherrlicht. **° Daher war es ihm wichtig, dass
die grof3e Szene der Konfrontation mit Julian zwischen einem jungen Christen und einem
»Tyrannen“ von gewaltiger Autoritat stattfand. Dieser rein literarische Imperativ hat auch zu
der einzigartigen Umkehrung des Alters beigetragen, die die Szene noch dramatischer
macht. Die respektvolle Bitte eines 40-jahrigen Veteranen an einen jungen Prinzen von 25



234

Jahren wird so zu einer romanhaften Konfrontation zwischen einem jungen
Martyrerkandidaten von 20 Jahren und einem misstrauischen und

19 Finige Ergebnisse unserer Untersuchung zu den , Biographischen Gattungen in der christlich-
lateinischen Literatur” kénnen wir hier nur schematisch skizzieren; Es war das Thema eines Kurses an
der Sorbonne in den Jahren 1959-1960. Wir beabsichtigen, die Beziehung zwischen Sulpicius und
dieser Tradition in einem einfiihrenden Kapitel der angekiindigten Ausgabe der Vita Martini genauer
zu untersuchen, oben Fn. 6.

20 Seine Bedeutung bei der Verkldrung des Martinssoldaten entspricht seinem Platz in der
zeitgendssischen Literatur: Man denke an die ,literarischen Passionen”, aber auch an die Gedichte
von Damasus und an das Buch Peristephanon von Prudentius.



235

grausamen Tyrannen, das eher dem popularen und unbeliebte Bild des Abtriinnigen gleicht
als dem des jungen heidnischen Philosophen, der im Alter von 36 Jahren im Osten
umkommen sollte. Im Rahmen dieser literarischen Neuzusammenstellung werden auch die
Absichten von Martins spiritueller Reise wéhrend seiner Kindheit und Jugend erldutert, mit
den symbolischen Altersstufen, die ihre Etappen kennzeichnen. Auch hier handelt es sich
um konventionelle Daten, von denen einige den Blick auf Martins Kindheit ,verjingen“. Der
Waunsch, in ihm einen zweiten Antonius zu sehen, erklart die Projektion chronologischer
Bezeichnungen auf seine Vergangenheit, die aus der neueren Verwendung in westlichen
Asketenkreisen Ubernommen wurden und sich auf die Weihe und den Eintritt ,,in die
Religion von Kindern beziehen, die von ihren Eltern schon in jungen Jahren der
asketischen Berufung geweiht wurden.

Viele der Merkwdurdigkeiten, viele der scheinbaren Widerspriiche in Martins Biografie lassen
sich nicht erklaren, wenn man die Vita nicht zunachst als das betrachtet, was sie ist: ein
Pladoyer und ein kultiviertes literarisches Werk. Ein Werk, das sehr sensibel auf die
Stromungen und Probleme eingeht, kurz gesagt auf das Klima des westlichen Christentums
in den letzten Jahrzehnten des 4. Jahrhunderts; aber auch ein Essay Grenzbereich von
antiker Biografie und mittelalterlicher Hagiographie. Ein Buch, das aktuell ist, aber
insgeheim den Normen einer literarischen Tradition treu bleibt, die in der griechischen und
lateinischen christlichen Literatur bereits sehr ausgefeilt und vielféltig ist. Eine
Uberzeugende Rede, die versucht, die ,Plausibilitat* zu wahren und ,anzuriihren®, aber auch
zu ,bezaubern®, gemal den alten Prinzipien der ciceronischen Rhetorik: das heil3t in diesem
Fall, der Vorstellungskraft und der spirituellen Meditation das gebihrende Gewicht zu
verleihen und dabei dem Geschmack der Zeitgenossen fiir die romantische Literatur der
Jiterarischen Passionen” der Martyrer, fur die Feinheiten der allegorischen Exegese und die
abstrusen Spiele der Zahlensymbolik Tribut zu zollen.

Heute kdme niemand auf die Idee, einen Romanautor oder auch nur den Autor dessen, was
wir unter dem Begriff der romanhaften Biografie goutieren, einen Félscher zu nennen.
Warum sollten wir gegentiber Sulpicius Severus weniger nachsichtig sein? Es stimmt, dass
sich dieser merkwiurdige Autor dadurch angreifbar gemacht hat, dass er die
widerspruchlichsten literarischen Eigenschaften in sich vereinte. Und es ist zunéchst schwer
zu verstehen, wie dieser Jurist mit seinem akribischen und prézisen Vokabular, dieser Autor
einer Chronik, deren letzte Kapitel zeigen, dass er die Entwicklung der Priscillian-Affare so
aufmerksam verfolgt hat, es sich erlauben konnte, teilweise zu romantisieren, und mit
akribischer Vorsicht?, das Leben eines Mannes, den er personlich gekannt hatte und der
noch lebte, als das Werk geschrieben wurde. Genau hierin liegt in den Augen des
Literaturhistorikers das Geheimnis seines Talents und seiner Gro3e, der den anhaltenden
Erfolg der Vita Martini nur feststellen und zu erklaren versuchen kann. Doch in den Augen
des Historikers wird es, kurz gesagt, immer seine Belastung sein.

21 Vijelleicht miissen wir dort diesen Instinkt fiir historische Dramatisierung finden, der seit langem eines der
besonderen Merkmale der rémischen Vorstellungskraft ist: ob wir uns nun mit der rémischen Mythologie anhand
der Werke von Dumézil befassen oder, direkter, das erste Buch von Titus Livius iiber die legenddren Urspriinge
des rémischen Volkes erneut lesen.



	Als 1574 die erste kommentierte Ausgabe der Vita Martini aus Plantins Druckerei in Antwerpen1 kam, standen die Leser wie auch der Herausgeber Victor Ghyselinck vor der Frage, die die Crux philologorum martinianorum [das Problem der Martin’schen Philologen] bleiben sollte: Wie lassen sich die offensichtlich widersprüchlichen chronologischen Daten der Vita miteinander in Einklang bringen? Wie wir wissen, wird das Problem noch komplizierter, wenn wir zu diesen Daten noch die Zeugnisse der Dialoge und die von Gregor von Tours in der Geschichte der Franken und im Buch der Wunder des Heiligen Martin hinzunehmen. Vier Jahrhunderte wissenschaftlicher Diskussionen haben dieses Problem keineswegs gelöst, und die Hauptvertreter der Martin-Studien sind noch immer gespalten. Indem wir die Positionen vereinfachen, deren Details äußerst komplex und vielfältig sind, können wir sie in zwei Haupttrends neu gruppieren. Die einen, wie Baronius, Le Nain de Tillemont, De Prato, Lecoy de la Marche und Babut, gehen von einer langen Chronologie aus und datieren Martins Geburt spätestens auf das Jahr 316–317 2. Die anderen

